| V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

AL-KHARUSI, Kahlan
Athar al-Rabi” b. Habib. Edition and Study

Harrassowitz Verlag
Wiesbaden, 2016, X + 172 p.
ISBN: 9783447106344

Le figh ibadite est longtemps resté méconnu
et peu étudié par les chercheurs. Depuis plusieurs
années, les efforts d'édition, notamment menés par
les institutions omanaises, ont fait surgir de l'ombre
nombre de textes jusque-la peu accessibles, comme
la Mudawwana d’Aba Ganim al-Hurasani (V. Kahlan
al-Kharusi participe a ce mouvement en éditant dans
ce livre ce qui apparait comme un des plus anciens
ouvrages de figh ibadite: les Atdr (Traditions) attri-
buées a al-Rabi b. Habib (m. entre 175 et 180/791 et
796), chef basrien du mouvement ibadite a la suite
d’Abtt ‘Ubayda Muslim b. Abi Karima al-Tamimi.

Aprés une courte introduction soulignant
I'intérét de l'ceuvre pour I'histoire des sociétés mu-
sulmanes médiévales, I'auteur consacre un premier
chapitre a l'opuscule dont il a recensé trois manus-
crits — une copie égyptienne du xvi® siecle, et deux
copies tunisiennes dont I'une du xvin® siecle (I'autre
n‘étant semble-t-il pas datée). L'ouvrage rassemble
des opinions juridiques attribuées pour la plupart
a Aba |-Sa’td’ Gabir b. Zayd al-Azdi (m. entre 93 et
104/711 et 722), le premier imam des ibadites. Les
traces de raisonnement analogique (giyds) et dopi-
nions personnelles (ra’y), comme les rares événe-
ments auxquels l'ouvrage fait référence, témoignent
selon al-Kharusi d'une rédaction en contexte irakien.
Al-Rabi’ oppose parfois les positions de Gabir b. Zayd
a celles des «Kufiotes », c'est-a-dire les hanafites,
ainsi qu’a celles des Basriens et des habitants du
Hedjaz. Plusieurs regles sont caractéristiques du figh
ibadite, comme certaines particularités de la priére
canonique. D’'une maniére générale, le Coran et la
sunna semblent se tenir a l'arriere-plan des normes
produites. Si le texte propose quelques références
au prophéte Muhammad, aucun hadith formel n'est
cependant cité, ce qui va dans le sens d'un texte
composé avant le développement de la science du
hadith et de sa canonisation.

Lédition du texte d’al-Rabi‘ fait l'objet du deu-
xiéme chapitre (p. 24-70). Al-Kharusi a pris soin de
numéroter les traditions, ce qui lui permet ensuite
d'’y faire des références précises. Il faut hélas déplorer
la mauvaise qualité de I'impression du texte arabe,
parsemé de nombreuses fautes typographiques. Ainsi

certaines lettres en milieu de mots apparaissent-elles
sous leur forme finale; la conjonction de coordina-
tion waw est systématiquement détachée du mot
qui le suit et des voyelles courtes se promenent sans
support (voir notamment p. 57). Cette édition est
complétée, dans un troisieme chapitre (p. 71-125),
par un commentaire linéaire relatif aux traditions
que l'auteur compare souvent, a juste titre, a celles
des Musannaf-s de ‘Abd al-Razzaq al-San‘ani
(m.211/827) et d'Ibn Abi Sayba (m. 235/849), deux
des plus anciens recueils de traditions sunnites. La
difficulté a se repérer dans le texte arabe, qui en
apparence ne suit aucun ordre logique, est palliée
par un trés opportun tableau thématique regroupant
les numéros de traditions selon l'ordre usuel des
chapitres de figh.

Le quatrieme et dernier chapitre (p. 127-159)
revient plus en détail sur la datation de l'ceuvre.
Al-Kharusi l'attribue a al-Rabi® b. Habib lui-méme:
la terminologie employée, antérieure au développe-
ment des usul al-figh, et 'organisation désordonnée
de l'ouvrage attesteraient, selon lui, son ancienneté.
Se basant sur les événements historiques évoqués, il
conclut qual-Rabi” aurait compilé son ouvrage avant
I'établissement d’un Etat ibadite indépendant, c'est-
a-dire avant 132/749. Al-Kharusi va jusqu’a proposer
une composition entre les années 100 et 130/719-748.
Il présente ensuite une liste alphabétique des per-
sonnages mentionnés dans les isndad-s, tous basriens.
Ab Sufra "“Abd al-Malik b. Sufra s'impose comme un
transmetteur clé: c’est lui qui aurait été responsable
de la mise par écrit des Athdr d'al-Rabi‘ b. Habib.
Ce choix de classement alphabétique est toutefois
regrettable: méme en l'absence d’informations pré-
cises sur les dates de mort des transmetteurs, il aurait
sans doute été possible d’en restituer les générations
successives, comme le fit jadis Raif G. Khoury pour
le papyrus de ‘Abd Allah b. Lahi‘a‘®. Des schémas
retracant les principaux isndd-s auraient par ailleurs
permis au lecteur de mieux visualiser les chemins de
transmission. Al-Kharusi termine son chapitre par
une évaluation du matériau juridique de l'ceuvre. Il
constate que les opinions de Gabir b. Zayd, bien qu'il
s'agisse de la plus grande autorité du figh ibadite,
n‘ont pas toujours été suivies. Celles-ci, parfois par-
tagées avec les écoles juridiques sunnites classiques,
s'appuient sur I'autorité de Compagnons comme Ibn
‘Abbas, ‘Abd Allah b. “Umar, Ibn Mas‘ud, ‘A'ia - ce
qui a mon sens est peu surprenant dans la mesure ou
il s'agit d’'une méthode partagée entre les anciennes
écoles. Bien qu’aucun hadith formel ne soit cité,

(1) Aba Ganim al-Hurasani (Bisr b. Ganim), al-Mudawwana
al-kubra, éd. Mustafa b. Salih Baga, Wizarat al-turat wa-I-taqafa,
Mascate, 2007, 3 volumes.

(2) R.G.Khoury, “Abd Allah Ibn Lahi’a (97-174/715-790): Juge et
grand maitre de I‘école égyptienne, Otto Harrassowitz, Wiesbaden,
1986, p. 87-117.

|

BCAI 32 11O
BCAI 32 (2018) Al-Kharusi Kahlan: Athar al-Rabi‘ b. Habib. Edition and Study, recensé par Mathieu Tillier

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

al-Kharusi avance que de nombreuses opinions sont
en réalité fondées sur des traditions prophétiques.
Cette surinterprétation préjuge de l'existence du
hadith dans sa forme classique a I'époque de la
rédaction de cette ceuvre, ce que le texte d’al-Rabi’
ne confirme a aucun endroit.

Kahlan al-Kharusi met a la disposition des cher-
cheurs un texte important pour I'histoire du figh en
général et du courant ibadite en particulier. Dans le
détail, on pourra présenter quelques objections a ses
conclusions. Ainsi, si 'on accepte, comme lui, qu'al-
Rabi‘ estl'auteur du texte — ce sur quoije vais revenir —,
on voit difficilement comment celui-ci pourrait dater
de la premiére moitié du 1¢/viie siecle, alors que, de
toute évidence, al-Rabi‘ fut surtout actif dans la se-
conde moitié dumémesiécle. A propos de la tradition
n° 4, al-Kharusi propose de lire l'expression ‘an thiga
comme une référence a un « transmetteur fiable » au
sein d’un isndd («1bn Mas‘td through a credible per-
son »,p. 17).Cependant, 'un des manuscritsdonne a
lire “an Ibn Mas‘td wa-"an tiqa, faisant ainsi référence
aune transmission provenantalafois d'lbn Mas td et
d’une « personne de confiance ». [l n'est donc pas stir
gu’al-Rabi” suive la méthode traditionaliste, comme
I'affirme l'auteur, et qu'il y ait derriére une référence
a un hadith prophétique: Gabir b. Zayd affirme qu'il
n‘adhérera a l'opinion d’lbn Mas‘td (contraire a la
sienne) qu'a condition qu’elle soit corroborée par celle
d’une personne de confiance.

Il est dommage que la remise en contexte des
Atar ne tienne pas toujours compte des recherches
des dernieres décennies. Lidentification des tradi-
tionnistes aux savants du Hedjaz (p. 11) doit ainsi
étre revue si l'on suit les travaux de Christopher
Melchert®. Lauteur parle par ailleurs de «sunnites »
pour une époque ou le sunnisme n'est pas encore
constitué (p. 19). Lidée que ceux-ci ont fermé la
porte de l'igtihad (p. 13) doit sans doute étre nuancée,
ou au moins prendre en considération les travaux
de Wael Hallaq a ce sujet ). Al-Kharusi attribue la
Mudawwana a Malik b. Anas (p. 128), alors que ce
dernier y fait seulement figure d’autorité dans un
texte mis en forme par Sahnin (m. 240/855). Les
travaux de Norman Calder et de Gregor Schoeler,
non cités en bibliographie, auraient permis a l'auteur
d’affiner ses analyses concernant la mise par écrit du
texte qu'il édite ). Faute de tels repéres, il analyse la

(3) Ch. Melchert, « How Hanafism came to originate in Kufa
and Traditionalism in Medina », Islamic Law and Society, 6
(1999), p. 318-347.

(4) W.B. Hallag, « Was the Gate of ljtihad Closed? », International
Journal of Middle East Studies, 16 (1984), p. 3-41.

(5) N. Calder, Studies in Early Muslim Jurisprudence, Clarendon
Press, Oxford, 1993; G. Schoeler, Ecrire et transmettre dans les
débuts de I'islam, Presses Universitaires de France, Paris, 2002.

V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

méthode juridique des Atar selon une grille parfois
anachronique. Il voit du hadith prophétique la ou
il N’y en a pas et lit les opinions attribuées a Gabir
b. Zayd comme une pratique originale de l'igtihad
(par exemple p. 157, 161). Or, le réle que Gabir joue
dans l'ouvrage ne se distingue pas de celui des autres
autorités de sa génération, qui formulaient ce qu'elles
pensaient étre la norme islamique sur la base de leur
ra’y, lui-méme inspiré en partie du Coran ® et d’'une
sunna encore mal définie que Joseph Schacht appelle
la « tradition vivante ». Al-Kharusi congoit les ibadites
comme les seuls a avoir su maintenir ouvertes les
portes de l'igtihad, grace a des méthodes juridiques
qu'ils auraient adoptées avant les écoles sunnites
(p. 17). Ces conclusions relévent plus de I'apologie
que de I'histoire.

Je propose de terminer cette recension sur
quelques réflexions que m’inspire ce texte, et sur
les conclusions quelque peu différentes de celles de
Kahlan al-Kharusi que I'on pourrait tirer de sa lecture.
Malgré le caractere tardif de la tradition manuscrite
qui nous est parvenue, les Atar constituent bien une
ceuvre ancienne, antérieure aux développements mé-
thodologiques apportés tant par la traditionalisation
du figh au m¢/ix¢ siecle que par le développement
des usul al-figh. Louvrage correspond avant tout a la
transmission des opinions d’'un ancien maitre, Gabir
b. Zayd, éventuellement confrontées a celles d'autres
autorités. Il témoigne ainsi de la structuration de la
pensée juridique chez des ibadites qui ressentaient le
besoin de se positionner par rapport aux autres cou-
rants en train de se construire autour d'ouvrages de
référence. Il est donc probable qu'il ne date point du
début du e/viie siecle, mais plutdt de la fin du méme
siecle voire plus probablement du début du 11€/1x¢.

Les Atar enregistrent des enseignements
d’al-Rabi’ b. Habib, sans doute consignés par un
de ses étudiants. lls adoptent un classement par
autorités — et non thématique comme dans les
Musannaf-s -, se rapprochant ainsi du genre du
Musnad. Lon pourrait risquer I'hypothése que le
caractére désordonné de l'ouvrage soit da au fait
qu'il s"agit, a l'origine, de notes de cours, qui n‘ont
pas été éditées a posteriori comme c'est le cas dans
la plupart des ouvrages de figh. Lautorité principale
est celle de Gabir b. Zayd, principal maitre des iba-
dites, de la génération des Successeurs. Un «nous »,
qui correspond a la voix des ibadites, soppose a
celle des Kufiotes mais aussi aux Basriens, signe qu’a
I'époque ou 'ouvrage fut couché par écrit, I'ancienne
école de droit basrienne était encore active et n'était

(6) On relevera a ce sujet la tradition 161, dans laquelle le ra’y
est fondé sur un verset coranique; cela montre combien l'idée
que le ra’y correspondait a une opinion arbitraire est injustifiée.

BCAI 32

BCAIl en ligne

BCAI 32 (2018) Al-Kharusi Kahlan: Athar al-Rabi‘ b. Habib. Edition and Study, recensé par Mathieu Tillier
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

pas assimilée au hanafisme’. Les transmetteurs des
paroles de Gabir b. Zayd sont eux-mémes basriens,
mais sopposent sur certains points au courant juri-
dique vraisemblablement majoritaire dans leur ville.
Il me semble par conséquent que Kahlan al-Kharusi
se méprend lorsqu'il considére les Atar comme le
reflet d'un madhab dans son sens classique. lls cor-
respondent plutét a la consignation de la pensée
d’un cercle de juristes, basriens parmi d’autres, dans
le contexte de I'évolution des « anciennes écoles ».

Faut-il donc sétonner que Gabir b. Zayd soit plus
tard reconnu comme une autorité par les savants
sunnites (p. 157) ? En matiére de figh, fut-il un savant
«ibadite », ou plutot une autorité basrienne influente,
qui en vint a faire référence chez les ibadites lorsque
ces derniers développérent leur droit ? Cette der-
niére hypotheése expliquerait que 'ouvrage ne soit
que peu marqué par la pensée ibadite et, comme le
souligne al-Kharusi, qu'il s'avere « difficile a distinguer
de quelque madhab sunnite que ce soit » (p. 162).
Les Atdr al-Rabi” b. Habib dont Kahlan al-Kharusi
offre I'édition devront, quoi qu’il en soit, étre pris
en compte par tous les chercheurs travaillant sur les
anciens développements du droit en Islam.

Mathieu Tillier
Sorbonne Université / UMR 8167 Orient
et Méditerranée

(7) Voir N. Tsafrir, The History of an Islamic School of Law. The
Early Spread of Hanafism, Harvard University Press, Cambridge,

2004, p. 30-36.
BCAI 32 e
BCAI 32 (2018) Al-Kharusi Kahlan: Athar al-Rabi b. Habib. Edition and Study, recensé par Mathieu Tillier
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

