
	 BCAI 32	 110

V. Codicologie, édition et traduction de textes

Al-Kharusi, �Kahlan  
Āthār al-Rabīʿ b. Ḥabīb. Edition and Study 

Harrassowitz Verlag  
Wiesbaden, 2016, X + 172 p. 
ISBN : 9783447106344

Le fiqh ibadite est longtemps resté méconnu 
et peu étudié par les chercheurs. Depuis plusieurs 
années, les efforts d’édition, notamment menés par 
les institutions omanaises, ont fait surgir de l’ombre 
nombre de textes jusque-là peu accessibles, comme 
la Mudawwana d’Abū Ġānim al-Ḫurāsānī (1). Kahlan 
al-Kharusi participe à ce mouvement en éditant dans 
ce livre ce qui apparaît comme un des plus anciens 
ouvrages de fiqh ibadite : les Āṯār (Traditions) attri-
buées à al-Rabīʿ b. Ḥabīb (m. entre 175 et 180/791 et 
796), chef baṣrien du mouvement ibadite à la suite 
d’Abū ʿUbayda Muslim b. Abī Karīma al-Tamīmī. 

Après une courte introduction soulignant 
l’intérêt de l’œuvre pour l’histoire des sociétés mu-
sulmanes médiévales, l’auteur consacre un premier 
chapitre à l’opuscule dont il a recensé trois manus-
crits – une copie égyptienne du xviie siècle, et deux 
copies tunisiennes dont l’une du xviiie siècle (l’autre 
n’étant semble-t-il pas datée). L’ouvrage rassemble 
des opinions juridiques attribuées pour la plupart 
à Abū l-Šaʿṯā’ Ǧābir b. Zayd al-Azdī (m. entre 93 et 
104/711 et 722), le premier imam des ibadites. Les 
traces de raisonnement analogique (qiyās) et d’opi-
nions personnelles (ra’y), comme les rares événe-
ments auxquels l’ouvrage fait référence, témoignent 
selon al-Kharusi d’une rédaction en contexte irakien. 
Al-Rabīʿ oppose parfois les positions de Ǧābir b. Zayd 
à celles des « Kūfiotes », c’est-à-dire les ḥanafites, 
ainsi qu’à celles des Baṣriens et des habitants du 
Hedjaz. Plusieurs règles sont caractéristiques du fiqh 
ibadite, comme certaines particularités de la prière 
canonique. D’une manière générale, le Coran et la 
sunna semblent se tenir à l’arrière-plan des normes 
produites. Si le texte propose quelques références 
au prophète Muḥammad, aucun hadith formel n’est 
cependant cité, ce qui va dans le sens d’un texte 
composé avant le développement de la science du 
hadith et de sa canonisation.

L’édition du texte d’al-Rabīʿ fait l’objet du deu-
xième chapitre (p. 24-70). Al-Kharusi a pris soin de 
numéroter les traditions, ce qui lui permet ensuite 
d’y faire des références précises. Il faut hélas déplorer 
la mauvaise qualité de l’impression du texte arabe, 
parsemé de nombreuses fautes typographiques. Ainsi 

(1)  Abū Ġānim al-Ḫurāsānī (Bišr b. Ġānim), al-Mudawwana 
al-kubrā, éd. Muṣṭafā b. Ṣāliḥ Bāǧū, Wizārat al-turāṯ wa-l-ṯaqāfa, 
Mascate, 2007, 3 volumes.

certaines lettres en milieu de mots apparaissent-elles 
sous leur forme finale ; la conjonction de coordina-
tion waw est systématiquement détachée du mot 
qui le suit et des voyelles courtes se promènent sans 
support (voir notamment p. 57). Cette édition est 
complétée, dans un troisième chapitre (p. 71-125), 
par un commentaire linéaire relatif aux traditions 
que l’auteur compare souvent, à juste titre, à celles 
des Muṣannaf-s de ʿAbd al-Razzāq al-Ṣanʿānī 
(m. 211/827) et d’Ibn Abī Šayba (m. 235/849), deux 
des plus anciens recueils de traditions sunnites. La 
difficulté à se repérer dans le texte arabe, qui en 
apparence ne suit aucun ordre logique, est palliée 
par un très opportun tableau thématique regroupant 
les numéros de traditions selon l’ordre usuel des 
chapitres de fiqh. 

Le quatrième et dernier chapitre (p. 127-159) 
revient plus en détail sur la datation de l’œuvre. 
Al-Kharusi l’attribue à al-Rabīʿ b. Ḥabīb lui-même : 
la terminologie employée, antérieure au développe-
ment des uṣūl al-fiqh, et l’organisation désordonnée 
de l’ouvrage attesteraient, selon lui, son ancienneté. 
Se basant sur les événements historiques évoqués, il 
conclut qu’al-Rabīʿ aurait compilé son ouvrage avant 
l’établissement d’un État ibadite indépendant, c’est-
à-dire avant 132/749. Al-Kharusi va jusqu’à proposer 
une composition entre les années 100 et 130/719-748. 
Il présente ensuite une liste alphabétique des per-
sonnages mentionnés dans les isnād-s, tous baṣriens. 
Abū Ṣufra ʿ Abd al-Malik b. Ṣufra s’impose comme un 
transmetteur clé : c’est lui qui aurait été responsable 
de la mise par écrit des Āthār d’al-Rabīʿ b. Ḥabīb. 
Ce choix de classement alphabétique est toutefois 
regrettable : même en l’absence d’informations pré-
cises sur les dates de mort des transmetteurs, il aurait 
sans doute été possible d’en restituer les générations 
successives, comme le fit jadis Raif G. Khoury pour 
le papyrus de ʿAbd Allāh b. Lahīʿa (2). Des schémas 
retraçant les principaux isnād-s auraient par ailleurs 
permis au lecteur de mieux visualiser les chemins de 
transmission. Al-Kharusi termine son chapitre par 
une évaluation du matériau juridique de l’œuvre. Il 
constate que les opinions de Ǧābir b. Zayd, bien qu’il 
s’agisse de la plus grande autorité du fiqh ibadite, 
n’ont pas toujours été suivies. Celles-ci, parfois par-
tagées avec les écoles juridiques sunnites classiques, 
s’appuient sur l’autorité de Compagnons comme Ibn 

ʿAbbās, ʿAbd Allāh b. ʿUmar, Ibn Masʿūd, ʿĀ’iša – ce 
qui à mon sens est peu surprenant dans la mesure où 
il s’agit d’une méthode partagée entre les anciennes 
écoles. Bien qu’aucun hadith formel ne soit cité, 

(2)  R. G. Khoury, ʿ Abd Allāh Ibn Lahīʿa (97-174/715-790) : Juge et 
grand maître de l’école égyptienne, Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 
1986, p. 87-117.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Al-Kharusi Kahlan: Āthār al-Rabīʿ b. Ḥabīb. Edition and Study, recensé par Mathieu Tillier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 111

V. Codicologie, édition et traduction de textes

al-Kharusi avance que de nombreuses opinions sont 
en réalité fondées sur des traditions prophétiques. 
Cette surinterprétation préjuge de l’existence du 
hadith dans sa forme classique à l’époque de la 
rédaction de cette œuvre, ce que le texte d’al-Rabīʿ 
ne confirme à aucun endroit. 

Kahlan al-Kharusi met à la disposition des cher-
cheurs un texte important pour l’histoire du fiqh en 
général et du courant ibadite en particulier. Dans le 
détail, on pourra présenter quelques objections à ses 
conclusions. Ainsi, si l’on accepte, comme lui, qu’al-
Rabīʿ est l’auteur du texte – ce sur quoi je vais revenir –, 
on voit difficilement comment celui-ci pourrait dater 
de la première moitié du iie/viiie siècle, alors que, de 
toute évidence, al-Rabīʿ fut surtout actif dans la se-
conde moitié du même siècle. À propos de la tradition 
no 4, al-Kharusi propose de lire l’expression ʿ an thiqa 
comme une référence à un « transmetteur fiable » au 
sein d’un isnād (« Ibn Masʿūd through a credible per-
son », p. 17). Cependant, l’un des manuscrits donne à 
lire ʿ an Ibn Masʿūd wa-ʿan ṯiqa, faisant ainsi référence 
à une transmission provenant à la fois d’Ibn Masʿūd et 
d’une « personne de confiance ». Il n’est donc pas sûr 
qu’al-Rabīʿ suive la méthode traditionaliste, comme 
l’affirme l’auteur, et qu’il y ait derrière une référence 
à un hadith prophétique : Ǧābir b. Zayd affirme qu’il 
n’adhèrera à l’opinion d’Ibn Masʿūd (contraire à la 
sienne) qu’à condition qu’elle soit corroborée par celle 
d’une personne de confiance.

Il est dommage que la remise en contexte des 
Āṯār ne tienne pas toujours compte des recherches 
des dernières décennies. L’identification des tradi-
tionnistes aux savants du Hedjaz (p. 11) doit ainsi 
être revue si l’on suit les travaux de Christopher 
Melchert3. L’auteur parle par ailleurs de « sunnites » 
pour une époque où le sunnisme n’est pas encore 
constitué (p. 19). L’idée que ceux-ci ont fermé la 
porte de l’iǧtihād (p. 13) doit sans doute être nuancée, 
ou au moins prendre en considération les travaux 
de Wael Hallaq à ce sujet (4). Al-Kharusi attribue la 
Mudawwana à Mālik b. Anas (p. 128), alors que ce 
dernier y fait seulement figure d’autorité dans un 
texte mis en forme par Saḥnūn (m. 240/855). Les 
travaux de Norman Calder et de Gregor Schoeler, 
non cités en bibliographie, auraient permis à l’auteur 
d’affiner ses analyses concernant la mise par écrit du 
texte qu’il édite (5). Faute de tels repères, il analyse la 

(3)  Ch. Melchert, « How Ḥanafism came to originate in Kufa 
and Traditionalism in Medina », Islamic Law and Society, 6 
(1999), p. 318-347.
(4)  W. B. Hallaq, « Was the Gate of Ijtihad Closed? », International 
Journal of Middle East Studies, 16 (1984), p. 3-41.
(5)  N. Calder, Studies in Early Muslim Jurisprudence, Clarendon 
Press, Oxford, 1993 ; G. Schoeler, Écrire et transmettre dans les 
débuts de l’islam, Presses Universitaires de France, Paris, 2002.

méthode juridique des Āṯār selon une grille parfois 
anachronique. Il voit du hadith prophétique là où 
il n’y en a pas et lit les opinions attribuées à Ǧābir 
b. Zayd comme une pratique originale de l’iǧtihād 
(par exemple p. 157, 161). Or, le rôle que Ǧābir joue 
dans l’ouvrage ne se distingue pas de celui des autres 
autorités de sa génération, qui formulaient ce qu’elles 
pensaient être la norme islamique sur la base de leur 
ra’y, lui-même inspiré en partie du Coran (6) et d’une 
sunna encore mal définie que Joseph Schacht appelle 
la « tradition vivante ». Al-Kharusi conçoit les ibadites 
comme les seuls à avoir su maintenir ouvertes les 
portes de l’iǧtihād, grâce à des méthodes juridiques 
qu’ils auraient adoptées avant les écoles sunnites 
(p. 17). Ces conclusions relèvent plus de l’apologie 
que de l’histoire. 

Je propose de terminer cette recension sur 
quelques réflexions que m’inspire ce texte, et sur 
les conclusions quelque peu différentes de celles de 
Kahlan al-Kharusi que l’on pourrait tirer de sa lecture. 
Malgré le caractère tardif de la tradition manuscrite 
qui nous est parvenue, les Āṯār constituent bien une 
œuvre ancienne, antérieure aux développements mé-
thodologiques apportés tant par la traditionalisation 
du fiqh au iiie/ixe siècle que par le développement 
des uṣūl al-fiqh. L’ouvrage correspond avant tout à la 
transmission des opinions d’un ancien maître, Ǧābir 
b. Zayd, éventuellement confrontées à celles d’autres 
autorités. Il témoigne ainsi de la structuration de la 
pensée juridique chez des ibadites qui ressentaient le 
besoin de se positionner par rapport aux autres cou-
rants en train de se construire autour d’ouvrages de 
référence. Il est donc probable qu’il ne date point du 
début du iie/viiie siècle, mais plutôt de la fin du même 
siècle voire plus probablement du début du iiie/ixe. 

Les Āṯār enregistrent des enseignements 
d’al-Rabīʿ b. Ḥabīb, sans doute consignés par un 
de ses étudiants. Ils adoptent un classement par 
autorités – et non thématique comme dans les 
Muṣannaf-s –, se rapprochant ainsi du genre du 
Musnad. L’on pourrait risquer l’hypothèse que le 
caractère désordonné de l’ouvrage soit dû au fait 
qu’il s’agit, à l’origine, de notes de cours, qui n’ont 
pas été éditées a posteriori comme c’est le cas dans 
la plupart des ouvrages de fiqh. L’autorité principale 
est celle de Ǧābir b. Zayd, principal maître des iba-
dites, de la génération des Successeurs. Un « nous », 
qui correspond à la voix des ibadites, s’oppose à 
celle des Kūfiotes mais aussi aux Baṣriens, signe qu’à 
l’époque où l’ouvrage fut couché par écrit, l’ancienne 
école de droit baṣrienne était encore active et n’était 

(6)  On relèvera à ce sujet la tradition 161, dans laquelle le ra’y 
est fondé sur un verset coranique ; cela montre combien l’idée 
que le ra’y correspondait à une opinion arbitraire est injustifiée.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Al-Kharusi Kahlan: Āthār al-Rabīʿ b. Ḥabīb. Edition and Study, recensé par Mathieu Tillier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 112

V. Codicologie, édition et traduction de textes

pas assimilée au ḥanafisme7. Les transmetteurs des 
paroles de Ǧābir b. Zayd sont eux-mêmes baṣriens, 
mais s’opposent sur certains points au courant juri-
dique vraisemblablement majoritaire dans leur ville. 
Il me semble par conséquent que Kahlan al-Kharusi 
se méprend lorsqu’il considère les Āṯār comme le 
reflet d’un maḏhab dans son sens classique. Ils cor-
respondent plutôt à la consignation de la pensée 
d’un cercle de juristes, baṣriens parmi d’autres, dans 
le contexte de l’évolution des « anciennes écoles ».

Faut-il donc s’étonner que Ǧābir b. Zayd soit plus 
tard reconnu comme une autorité par les savants 
sunnites (p. 157) ? En matière de fiqh, fut-il un savant 
« ibadite », ou plutôt une autorité baṣrienne influente, 
qui en vint à faire référence chez les ibadites lorsque 
ces derniers développèrent leur droit ? Cette der-
nière hypothèse expliquerait que l’ouvrage ne soit 
que peu marqué par la pensée ibadite et, comme le 
souligne al-Kharusi, qu’il s’avère « difficile à distinguer 
de quelque maḏhab sunnite que ce soit » (p. 162). 
Les Āṯār al-Rabīʿ b. Ḥabīb dont Kahlan al-Kharusi 
offre l’édition devront, quoi qu’il en soit, être pris 
en compte par tous les chercheurs travaillant sur les 
anciens développements du droit en Islam.

Mathieu Tillier 
Sorbonne Université / UMR 8167 Orient  

et Méditerranée

(7)  Voir N. Tsafrir, The History of an Islamic School of Law. The 
Early Spread of Hanafism, Harvard University Press, Cambridge, 
2004, p. 30-36.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Al-Kharusi Kahlan: Āthār al-Rabīʿ b. Ḥabīb. Edition and Study, recensé par Mathieu Tillier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

