| IV. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

RICHARTE Catherine, GAYRAUD Roland-Pierre,
PoissoN Jean-Michel éds.

Héritages arabo-islamiques

dans I'Europe méditerranéenne

Paris, La découverte
2015, 400 p.
ISBN: 9782707186225

Il est rare qu'un ouvrage collectif auquel, de
surcroit, a collaboré un nombre exceptionnellement
élevé de chercheurs — 60, si je ne me trompe! ayant ré-
digé 32 textes (en incluant la préface) — ait autant de
cohérence voire d’homogénéité en dépit de 'ampleur
du champ abordé. Ces Héritages arabo-islamiques
dans I'Europe méditerranéenne, auraient pu étre une
collection détudes érudites juxtaposées provenant
d’archéologues, d’historiens, d'anthropologues et
de philologues. On imagine sans difficulté le gros
travail accompli par les éditeurs, Catherine Richarté,
Roland-Pierre Gayraud et Jean-Michel Poisson a
partir des communications présentées au colloque
qui est a la base de cette publication. Les auteurs se
sont visiblement pliés a leurs injonctions: les textes
ont des dimensions similaires, ce qui conduit a un
réel équilibre entre les trois parties: 1. incursions
temporaires et présence pérenne, données histo-
riques, traces matérielles, épigraphies, inhumations; 2.
mutations, échanges et culture matérielle. Commerce,
épaves, butins, monnayage...; 3. arts, savoirs et
représentations: médecine, astronomie, philoso-
phie... dont les intitulés trop longs pourraient faire
craindre l'existence d'un assemblage médiocre. Il n’en
est heureusement rien. Il a été, en outre, demandé
aux contributeurs de veiller a la clarté de leur propos,
si bien que la plupart d'entre eux réunissent leur
apport dans une breve conclusion, et de fournir une
substantielle bibliographie qui, au total, constitue un
précieux instrument de travail.

Le volume réunit donc une série de travaux
destinés a montrer ce que sont les héritages arabo-
islamiques dans I'Europe méditerranéenne, question
qui n'a cessé de susciter interrogations et polémiques
dont la plus récente, évoquée dans le remarquable
essai final de Daniel G. Konig (I’Europe et son
miroir musulman), est née du livre Aristote au Mont
Saint-Michel ou Sylvain Gougenheim a contesté 'exis-
tence d’'une « dette culturelle » de 'Europe envers le
monde arabo-musulman.

Les différents auteurs abordent cette question
tout aussi importante que complexe avec une infi-
nie prudence, ce qui, de fait, donne plus de lustre
a leurs résultats. Le mot méme, prudence, revient
sous la plume de plusieurs d'entre eux que ce soit,

par exemple, pour I"établissement des menées
|

sarrasines en Provence, entre le x® et le xi€ siecle,
ou pour lévaluation de la présence, a Marseille,
de marchands musulmans a la fin du Moyen Age.
Certains soulignent combien il est difficile de repé-
rer les continuités, les transferts d'un espace a un
autre. Ainsi, peut-on lire cette remarque significative
concernant le legs arabo-islamique en matiére de
botanique: «les modes d'introduction des plantes
ne sont pas linéaires et nécessitent un travail sur
I'histoire singuliére des espéces sur la longue durée,
en tenant compte des filieres de leur exploitation ».
Les difficultés aménent Annliese Nef a s'interroger
sur la notion méme de I'héritage qui, dit-elle, «sup-
porte une conception de la continuité historique et
civilisationnelle ... et n'est guére satisfaisante pour le
spécialiste de sciences sociales qu'est I'historien ». Elle
est, en quelque sorte, rejointe par Frangois Clément
qui, a la fin de son étude sur les échanges culinaires,
conclut «plutdt que d’héritage, ce qui supposerait
une transmission linéaire et consciente, je préfére
donc parler de syncrétisme ».

Ces réflexions, ces doutes maintes fois expri-
més et la diversité des domaines abordés, justifient
'emploi d’«héritages » au pluriel dans le titre. En
revanche, on peut regretter I'absence, dans ce titre, de
toute référence chronologique. De fait, I'arc temporal
étudié s'étend sur pres de dix siécles, du vii® au
XVIi¢ siecle, des débuts de I'expansion musulmane en
Méditerranée au temps de la dispersion des derniers
descendants des musulmans d’Espagne expulsés
de leur pays. Enfin, la mention « Europe méditer-
ranéenne » figurant également dans le titre mérite
aussi un commentaire. Si nombre de contributions
concernent bien l'ensemble de I'Europe méditerra-
néenne, surtout celles composant la derniére partie
consacrée aux savoirs, aux arts et aux représentations,
les études de cas portent essentiellement — elles sont
15 en tout - sur la France méridionale (Provence,
Languedoc, Roussillon). Elles rendent compte des
recherches en cours, en particulier en archéologie,
a la chapelle Saint Sauveur de I'fle Saint Honorat de
Lérins, a 'oppidum de Ruscino (Pyrénées Orientales)
qui a été occupé au Haut Moyen Age, sur le site des
inhumations musulmanes de Nimes, sur les quatre
sites d'épaves sarrasines du littoral provencal, sur
celui d’ateliers de potiers de la colline Saint Charles
de Marseille, sur celui d'une maison du centre de
Toulon ot l'on a découvert des graffiti arabes. Toutes
livrent des informations neuves et intéressantes
quant a la présence de communautés musulmanes
en des lieux divers et a différentes époques du Moyen
Age. Ce fort noyau est complété par un ensemble de
cing travaux sur le monde italien. On voit ainsi que
Ligurie, Campanie, Sardaigne, Sicile ont fait l'objet

d'occupations musulmanes éphémeéres ou durables
|

Vincent

© IFAO 2026

BCAI 32

BCAl en ligne

104

BCAI 32 (2018) Richarté Catherine, Gayraud Roland-Pierre, Poisson Jean-Michel (éds.): Héritages arabo-islamiques dans I'Europe méditerranéenne, recensé par Bernard

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et ont entretenu d’intenses relations commerciales
avec les sociétés chrétiennes méditerranéennes.
La tonalité générale de ces apports conduit a une
remise en cause de nombres d’idées ayant généra-
lement cours. Ainsi la politique sicilienne a été un
élément constant de I'Etat aghlabide au 1x€ siécle;
ainsi, I'influence de I'islam tunisien a été durable en
Campanie; ainsi, la Sardaigne n'a pas été, aux vii® -
IX¢ siecles, cet isolat que l'on s’est longtemps plu a
décrire. Au regard des ensembles francais et italien,
la péninsule Ibérique parait sous-représentée dans
l'ouvrage. Trois contributions seulement s’y attachent,
une porte sur le modéle hydraulique d’al-Andalus et
deux sur des images du Maure au Portugal et dans
le pays valencien. Cependant, une telle distribution
géographique, totalement assumée par les auteurs,
s'explique par I'état de la recherche quant aux
connaissances des héritages arabo-islamiques en
Europe méditerranéenne médiévale. Dans la préface,
Roland-Pierre Gayraud indique bien qu’avec ce livre
il s'agissait d'apporter des éléments «originaux et/
ou réactualisés » complétant des acquis. Le tout est
indéniablement atteint méme si on peut déplorer
que l'espace ibérique n‘ait pas fait — a l'instar de
I'espace italien — l'objet de mises au point.

Plusieurs enseignements donnés par cet ouvrage
doivent étre soulignés. Tout d’abord, si la menace
sarrasine a travers les nombreuses incursions nest pas
oubliée — et il en est offert une chronologie fine, en
particulier, pour le Haut Moyen Age — larichesse et la
complexité des échanges entre monde musulman et
monde chrétien méditerranéens s'imposent comme

IV. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

une dimension majeure de I'histoire du Moyen Age.
Toutes sortes de produits provenant du monde ara-
bo-islamique, aliments, textiles, objets d’art, etc..., ont
été transportés dans les ports chrétiens, toutes sortes
de techniques relevant, par exemple, de la construc-
tion ou de I'hydraulique, ont été adoptées, toutes
sortes de savoirs diététiques, botaniques, médicaux,
astronomiques, ont été appropriés. Cette extraor-
dinaire accumulation permet a Daniel G. Konig
de formuler in fine I'idée d'un monde musulman
faisant partie intégrante d’'un espace transculturel
euro-méditerranéen.

Lapport de ce dossier est donc considérable.
Mais il a de surcroit le mérite d'inciter a découvrir
de nouvelles manifestations de ces héritages arabo-
islamiques et a tenter de répondre, dans la mesure
du possible, a des questions dont I¢lucidation est
difficile, surtout pour le Moyen Age. Quels ont été
les agents ayant participé a ces échanges, et comment
les individus venus du monde musulman, installés
durablement en terre européenne, se sont-ils intégrés
dans les sociétés chrétiennes ? Par exemple, on ne
peut écarter pour les graffiti de la maison de Toulon
I'hypothese de la main d'un morisque car une partie
des membres de cette communauté débarquée en
Provence, en 1610-1611, maitrise la langue arabe.

Bernard Vincent
EHESS

Vincent

© IFAO 2026

BCAI 32

BCAl en ligne

105

BCAI 32 (2018) Richarté Catherine, Gayraud Roland-Pierre, Poisson Jean-Michel (éds.): Héritages arabo-islamiques dans I'Europe méditerranéenne, recensé par Bernard

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

