
	 BCAI 32	 104

IV. Arts et archéologie

Richarté �Catherine, Gayraud Roland-Pierre, 
Poisson Jean-Michel éds.  
Héritages arabo-islamiques  
dans l’Europe méditerranéenne 

Paris, La découverte  
2015, 400 p. 
ISBN : 9782707186225

Il est rare qu’un ouvrage collectif auquel, de 
surcroît, a collaboré un nombre exceptionnellement 
élevé de chercheurs – 60, si je ne me trompe ! ayant ré-
digé 32 textes (en incluant la préface) – ait autant de 
cohérence voire d’homogénéité en dépit de l’ampleur 
du champ abordé. Ces Héritages arabo-islamiques 
dans l’Europe méditerranéenne, auraient pu être une 
collection d’études érudites juxtaposées provenant 
d’archéologues, d’historiens, d’anthropologues et 
de philologues. On imagine sans difficulté le gros 
travail accompli par les éditeurs, Catherine Richarté, 
Roland-Pierre Gayraud et Jean-Michel Poisson à 
partir des communications présentées au colloque 
qui est à la base de cette publication. Les auteurs se 
sont visiblement pliés à leurs injonctions : les textes 
ont des dimensions similaires, ce qui conduit à un 
réel équilibre entre les trois parties : 1. incursions 
temporaires et présence pérenne, données histo-
riques, traces matérielles, épigraphies, inhumations ; 2. 
mutations, échanges et culture matérielle. Commerce, 
épaves, butins, monnayage… ; 3. arts, savoirs et 
représentations : médecine, astronomie, philoso-
phie… dont les intitulés trop longs pourraient faire 
craindre l’existence d’un assemblage médiocre. Il n’en 
est heureusement rien. Il a été, en outre, demandé 
aux contributeurs de veiller à la clarté de leur propos, 
si bien que la plupart d’entre eux réunissent leur 
apport dans une brève conclusion, et de fournir une 
substantielle bibliographie qui, au total, constitue un 
précieux instrument de travail.

Le volume réunit donc une série de travaux 
destinés à montrer ce que sont les héritages arabo-
islamiques dans l’Europe méditerranéenne, question 
qui n’a cessé de susciter interrogations et polémiques 
dont la plus récente, évoquée dans le remarquable 
essai final de Daniel G. König (l’Europe et son 
miroir musulman), est née du livre Aristote au Mont 
Saint-Michel où Sylvain Gougenheim a contesté l’exis-
tence d’une « dette culturelle » de l’Europe envers le 
monde arabo-musulman.

Les différents auteurs abordent cette question 
tout aussi importante que complexe avec une infi-
nie prudence, ce qui, de fait, donne plus de lustre 
à leurs résultats. Le mot même, prudence, revient 
sous la plume de plusieurs d’entre eux que ce soit, 
par exemple, pour l’établissement des menées 

sarrasines en Provence, entre le xe et le xiiie siècle, 
ou pour l’évaluation de la présence, à Marseille, 
de marchands musulmans à la fin du Moyen Âge. 
Certains soulignent combien il est difficile de repé-
rer les continuités, les transferts d’un espace à un 
autre. Ainsi, peut-on lire cette remarque significative 
concernant le legs arabo-islamique en matière de 
botanique : « les modes d’introduction des plantes 
ne sont pas linéaires et nécessitent un travail sur 
l’histoire singulière des espèces sur la longue durée, 
en tenant compte des filières de leur exploitation ». 
Les difficultés amènent Annliese Nef à s’interroger 
sur la notion même de l’héritage qui, dit-elle, « sup-
porte une conception de la continuité historique et 
civilisationnelle … et n’est guère satisfaisante pour le 
spécialiste de sciences sociales qu’est l’historien ». Elle 
est, en quelque sorte, rejointe par François Clément 
qui, à la fin de son étude sur les échanges culinaires, 
conclut « plutôt que d’héritage, ce qui supposerait 
une transmission linéaire et consciente, je préfère 
donc parler de syncrétisme ».

Ces réflexions, ces doutes maintes fois expri-
més et la diversité des domaines abordés, justifient 
l’emploi d’« héritages » au pluriel dans le titre. En 
revanche, on peut regretter l’absence, dans ce titre, de 
toute référence chronologique. De fait, l’arc temporal 
étudié s’étend sur près de dix siècles, du viie au 
xviie siècle, des débuts de l’expansion musulmane en 
Méditerranée au temps de la dispersion des derniers 
descendants des musulmans d’Espagne expulsés 
de leur pays. Enfin, la mention « Europe méditer-
ranéenne » figurant également dans le titre mérite 
aussi un commentaire. Si nombre de contributions 
concernent bien l’ensemble de l’Europe méditerra-
néenne, surtout celles composant la dernière partie 
consacrée aux savoirs, aux arts et aux représentations, 
les études de cas portent essentiellement – elles sont 
15 en tout – sur la France méridionale (Provence, 
Languedoc, Roussillon). Elles rendent compte des 
recherches en cours, en particulier en archéologie, 
à la chapelle Saint Sauveur de l’île Saint Honorat de 
Lérins, à l’oppidum de Ruscino (Pyrénées Orientales) 
qui a été occupé au Haut Moyen Âge, sur le site des 
inhumations musulmanes de Nîmes, sur les quatre 
sites d’épaves sarrasines du littoral provençal, sur 
celui d’ateliers de potiers de la colline Saint Charles 
de Marseille, sur celui d’une maison du centre de 
Toulon où l’on a découvert des graffiti arabes. Toutes 
livrent des informations neuves et intéressantes 
quant à la présence de communautés musulmanes 
en des lieux divers et à différentes époques du Moyen 
Âge. Ce fort noyau est complété par un ensemble de 
cinq travaux sur le monde italien. On voit ainsi que 
Ligurie, Campanie, Sardaigne, Sicile ont fait l’objet 
d’occupations musulmanes éphémères ou durables 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Richarté Catherine, Gayraud Roland-Pierre, Poisson Jean-Michel (éds.): Héritages arabo-islamiques dans l’Europe méditerranéenne, recensé par Bernard
Vincent
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 105

IV. Arts et archéologie

et ont entretenu d’intenses relations commerciales 
avec les sociétés chrétiennes méditerranéennes. 
La tonalité générale de ces apports conduit à une 
remise en cause de nombres d’idées ayant généra-
lement cours. Ainsi la politique sicilienne a été un 
élément constant de l’État aghlabide au ixe siècle ; 
ainsi, l’influence de l’islam tunisien a été durable en 
Campanie ; ainsi, la Sardaigne n’a pas été, aux viiie – 
ixe siècles, cet isolat que l’on s’est longtemps plu à 
décrire. Au regard des ensembles français et italien, 
la péninsule Ibérique paraît sous-représentée dans 
l’ouvrage. Trois contributions seulement s’y attachent, 
une porte sur le modèle hydraulique d’al-Andalus et 
deux sur des images du Maure au Portugal et dans 
le pays valencien. Cependant, une telle distribution 
géographique, totalement assumée par les auteurs, 
s’explique par l’état de la recherche quant aux 
connaissances des héritages arabo-islamiques en 
Europe méditerranéenne médiévale. Dans la préface, 
Roland-Pierre Gayraud indique bien qu’avec ce livre 
il s’agissait d’apporter des éléments « originaux et/
ou réactualisés » complétant des acquis. Le tout est 
indéniablement atteint même si on peut déplorer 
que l’espace ibérique n’ait pas fait – à l’instar de 
l’espace italien – l’objet de mises au point. 

Plusieurs enseignements donnés par cet ouvrage 
doivent être soulignés. Tout d’abord, si la menace 
sarrasine à travers les nombreuses incursions n’est pas 
oubliée – et il en est offert une chronologie fine, en 
particulier, pour le Haut Moyen Âge – la richesse et la 
complexité des échanges entre monde musulman et 
monde chrétien méditerranéens s’imposent comme 

une dimension majeure de l’histoire du Moyen Âge. 
Toutes sortes de produits provenant du monde ara-
bo-islamique, aliments, textiles, objets d’art, etc…, ont 
été transportés dans les ports chrétiens, toutes sortes 
de techniques relevant, par exemple, de la construc-
tion ou de l’hydraulique, ont été adoptées, toutes 
sortes de savoirs diététiques, botaniques, médicaux, 
astronomiques, ont été appropriés. Cette extraor-
dinaire accumulation permet à Daniel G. König 
de formuler in fine l’idée d’un monde musulman 
faisant partie intégrante d’un espace transculturel 
euro-méditerranéen. 

L’apport de ce dossier est donc considérable. 
Mais il a de surcroît le mérite d’inciter à découvrir 
de nouvelles manifestations de ces héritages arabo-
islamiques et à tenter de répondre, dans la mesure 
du possible, à des questions dont l’élucidation est 
difficile, surtout pour le Moyen Âge. Quels ont été 
les agents ayant participé à ces échanges, et comment 
les individus venus du monde musulman, installés 
durablement en terre européenne, se sont-ils intégrés 
dans les sociétés chrétiennes ? Par exemple, on ne 
peut écarter pour les graffiti de la maison de Toulon 
l’hypothèse de la main d’un morisque car une partie 
des membres de cette communauté débarquée en 
Provence, en 1610-1611, maîtrise la langue arabe.

Bernard Vincent 
EHESS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Richarté Catherine, Gayraud Roland-Pierre, Poisson Jean-Michel (éds.): Héritages arabo-islamiques dans l’Europe méditerranéenne, recensé par Bernard
Vincent
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

