
	 BCAI 32	 97

IV. Arts et archéologie

Ersoy �Ahmet A.  
Architecture and the Late Ottoman Historical 
Imaginary. Reconfiguring the Architectural Past 
in a Modernizing Empire

Farnham & Burlington, Ashgate Publishing 
2015, 313 p., 72 ill. 
ISBN : 978-1-4724-3139-4

Depuis quelques années, on assiste à la publica-
tion d’un grand nombre de travaux sur l’histoire de 
l’architecture en Turquie. La plupart se concentrent 
sur l’ancienne capitale ottomane et sont consacrées 
aux bâtiments impériaux et aux quelques bâtiments 
publics épargnés par le temps, les incendies, les 
tremblements de terre ou la spéculation immobilière. 
Certains d’entre eux commencent à s’intéresser aux 
discours, réflexions et idéologies qui, notamment 
à partir du xixe siècle, ont tenté de qualifier, classer, 
historiciser cette architecture selon les critères euro-
péens communément admis. 

Longtemps, le discours officiel dominant était 
de considérer l’architecture ottomane du xixe siècle 
comme une pâle copie de l’architecture européenne, 
mélangeant les styles. En quelques années se succé-
daient des édifices néoclassiques, européens éclec-
tiques, puis néo-mauresques, selon les architectes 
choisis, les programmes élaborés, les quartiers 
concernés. Or, l’ère des Tanzimat, considérée comme 
une intense période de réformes occidentales dans 
l’Empire ottoman (1839-1876), reste complexe pour 
redéfinir les identités. À partir des années 1860, on 
assiste à l’émergence d’une nouvelle élite ottomane, 
ayant bénéficié d’un enseignement ou d’une forma-
tion dans les meilleurs établissements européens 
qui, tout en introduisant de nouvelles technolo-
gies, commence à élaborer de nouveaux concepts. 
L’Empire ottoman cherche dans le même temps à se 
forger une identité impériale moderne pour mieux 
s’intégrer au « concert des nations », tout en revendi-
quant un passé culturel authentique. Ce mouvement 
conduit à reconsidérer l’art et l’architecture, à porter 
un nouveau regard sur le passé, tout en affirmant une 
fierté patriotique qui va mettre en avant le riche héri-
tage artistique et architectural islamique de l’Empire. 
Mais pour rendre ce discours intelligible, il faut être 
en mesure d’élaborer une généalogie de l’architecture 
ottomane en utilisant les concepts employés par les 
théoriciens de l’architecture occidentale. C’est à cette 
condition que l’architecture ottomane, à l’imitation 
des nations européennes voisines, pourra trouver sa 
place dans l’évolution historique du monde moderne. 

Pour mener à bien son analyse, A. Ersoy utilise 
le Usul-i Mi’mari-i ‘Osmani, ouvrage qui, comme 
son titre l’indique, est consacré aux fondements de 

l’architecture ottomane. Publié en trois langues, en 
français (L’architecture ottomane) et en allemand 
(Die Ottomanische Baukunst), sous le patronage du 
ministre des Travaux publics Ibrahim Edhem pacha, 
ce monumental ouvrage a été rédigé à l’occasion 
de l’Exposition universelle de Vienne en 1873. Il 
s’agit du premier livre de synthèse sur l’histoire et la 
théorie de l’architecture ottomane, composé par un 
groupe d’artistes, intellectuels, ingénieurs, d’origine 
diverses : arménienne (Boghos Chachiyan), levantine 
(Pascal Sebah), ou étrangère (Marie de Launay, Pietro 
Montani, Eugène Maillard). Comme le précise la 
préface (p. VI-VII), le but de ce livre est de montrer 
que « tous ces monuments sont autant d’arguments 
qui prouvent que les Ottomans, ayant donné tous 
leurs soins à l’architecture, ont posé des règles à cet 
art et ont établi des ordres particuliers sous le nom 
d’Architecture ottomane » (…) « de faire ressortir la 
supériorité de l’Architecture ottomane, et de porter 
à la connaissance du monde les maîtres de cet art et 
leurs chefs-d’œuvre, qui se résument dans les belles 
mosquées de Constantinople, d’Andrinople et de 
Brousse. » 

Pour mettre en perspective la réalisation de 
cet ouvrage, A. Ersoy nous rappelle le contexte dans 
lequel celui-ci a été élaboré, perçu, et présenté dans 
le discours officiel. Quatre chapitres appuient sa 
démonstration.

Dans la première partie, « Ottoman Things : 
Empire and Exoticism at the Vienna World 
Exhibition », l’auteur nous rappelle l’apparition des 
premiers pavillons ottomans lors des Expositions 
universelles qui se tinrent à Londres (1851), puis à 
Paris (1855, 1867), et en quoi celle de Vienne en 1873 
se distingue des précédentes éditions. De fait, cette 
dernière est beaucoup plus importante en termes de 
dimension, du nombre de bâtiments, d’objets expo-
sés et de produits proposés à la vente. La Turquie s’y 
prépare d’ailleurs activement dès la fin des années 
1860 : une commission des réformes industrielles 
(Islahat-ı Sanayi Komisyonu), composée de sept 
associations, a été mise en place à Istanbul et veille 
à introduire et à financer de nouvelles méthodes de 
production ; une École des Arts et Métiers (Mekteb-i 
Sanayi’) a été inaugurée sur la place de l’Hippodrome 
pour répondre aux besoins du monde industriel ; 
des circulaires sont adressées aux gouverneurs des 
régions pour rechercher les meilleurs produits indus-
triels et agricoles de l’empire. Dans le même temps, on 
assiste à un renouveau des arts traditionnels, notam-
ment dans les domaines des tapis (Hereke, Uchak), 
textiles (broderies, passementeries), céramiques 
(Kütahya, Çanakkale). La Turquie, tout en affirmant 
sa modernité, doit être en mesure de mettre en avant 
ses arts traditionnels. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Ersoy Ahmet A.: Architecture and the Late Ottoman Historical Imaginary. Reconfiguring the Architectural Past in a Modernizing Empire, recensé par
Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 98

IV. Arts et archéologie

Après de nombreuses réunions, il est décidé 
que le pavillon ottoman sur le Prater présenterait 
une reproduction de la fontaine d’Ahmed III, une 
maison ottomane en bois (konak), un hammam, trois 
boutiques dont l’une serait aménagée en café turc, 
un petit bazar et un “cercle oriental” pour informer 
les visiteurs. Pour la première fois de son histoire, le 
trésor impérial serait exposé dans un kiosque et, à 
proximité, le public serait invité à découvrir une 
carte en relief de Constantinople et de ses environs, 
ainsi qu’un modèle réduit en argent de la mosquée 
Sultane Validé d’Aksaray. Ici et là, des mannequins 
revêtus de costumes traditionnels et des photogra-
phies accompagneraient la publication d’un ouvrage 
réalisé par Marie de Launay et Osman Hamdi bey, 
avec des photographies de Pascal Sébah, intitulé 
Elbise-i Osmaniye ou Les costumes populaires de la 
Turquie en 18731.

La question sous-jacente à cette présentation 
est de savoir si les dirigeants Ottomans ont voulu 
profiter de cette Exposition universelle pour affirmer 
une nouvelle esthétique turque selon les critères 
européens.

Pour tenter de répondre à cette question, 
dans un second chapitre, intitulé « Cosmopolitan 
Commitments : Artistic Networks and the Invention 
of Authenticity », A. Ersoy s’interroge sur l’identité et 
la formation des auteurs qui ont composé le Usul-i 
Mi’mari-i ‘Osmani. Ce livre a été en effet conçu, écrit 
et réalisé par un groupe d’artistes et intellectuels 
d’horizons divers, travaillant depuis de nombreuses 
années dans l’Empire ottoman. Ces « imperfect indi-
genousness » (p. 92), comme l’auteur les désigne, sont 
très présents dans de nombreux secteurs d’activité 
au xixe siècle, notamment parce que le traditionnel 
corps des artistes et ornemanistes impériaux (ehl-i 
hiref hassa), ainsi que la corporation des archi-
tectes, ont disparu depuis 1840 avec les réformes 
du Tanzimat. Ils ont été progressivement remplacés 
par de nouveaux acteurs, principalement d’origine 
européenne, non-musulmane, et levantine. 

Les auteurs du Usul-i Mi’mari-i ‘Osmani ont 
des liens plus ou moins étroits avec Ibrahim Edhem 
pacha (1819-1893), personnage emblématique qui 
est à la fois ministre du Commerce et des Travaux 
Publics et président de la Commission impériale 
ottomane pour l’Exposition universelle de 1873. Le 
frontispice du volume mentionne que le texte a 
été rédigé en français par Marie de Launay, les des-
sins techniques ont été réalisés par les architectes 

(1)  Pour en savoir plus sur cette publication, nous ren-
voyons à l’article de l’auteur, « A Sartorial Tribute to Tanzimat 
Ottomanism : The Elbise-i Osmaniyye Album », Muqarnas, 20 
(2003), p. 187-207.

Pietro Montani, Eugène Maillard et Boghoz efendi 
Chachian ; les documents techniques exécutés 
par Pascal Sébah ; enfin, la préface a été écrite par 
Mehmed Chevki efendi, chef des scribes du conseil 
des Travaux publics, auteur de nombreux articles 
scientifiques. Le texte français a probablement été 
traduit en turc par Ibrahim Edhem efendi lui-même 
assisté d’Ahmed Vefik pacha, alors ministre de l’Ins-
truction publique.

L’origine cosmopolite des auteurs du Usul-i 
Mi’mari-i ‘Osmani a forcement eu des incidences sur 
sa conception. Le texte propose une certaine vision 
occidentale de l’architecture ottomane, laquelle ne 
reflète pas forcément celle des autochtones. Marie 
de Launay introduit des périodisations nouvelles 
comme l’âge d’or et le déclin de l’Empire ottoman, 
thèmes qui, quelques années plus tard, seront réuti-
lisés par la République de Turquie naissante. 

Malgré l’origine « exotique » des auteurs, le 
Usul-i Mimari-i Osmani peut être considéré comme 
le premier effort entrepris pour construire un 
discours historique sur l’architecture ottomane 
et élaborer les premières théories. C’est à cette 
introspection que nous invite le troisième chapitre, 
« Recanonizing Tradition : The “Fundamentals” of 
Ottoman Architecture. »

Il est étonnant de souligner que cette pré-
sentation de l’architecture ottomane emploie un 
discours universitaire rigoureusement analytique 
et laïc, refusant de prendre en considération la reli-
gion pour analyser et présenter les différents styles 
architecturaux. Les auteurs essaient de trouver une 
classification comparable aux canons architecturaux 
ayant cours en Occident. En essayant de codifier les 
trois ordres d’architecture ottomane (échranfiné, 
bréchiforme et crystallisé), ils tentent par exemple 
d’élaborer une nouvelle terminologie, comparable 
aux ordres d’architecture mis en place par l’architecte 
romain Vitruve (dorique, ionique et corinthien), puis 
Claude Perrault au xviie siècle. 

Usul-i Mi’mari-i ‘Osmani distingue trois phases 
dans l’histoire de l’architecture ottomane : une 
période de formation qui culmine avec l’architecture 
classique au xvie siècle, une période de stagnation 
puis de déclin à la fin du xviiie-début xixe siècle ; 
enfin, une renaissance sous le règne du sultan Abdül-
Aziz. Cette histoire est étroitement associée à l’his-
toire de la dynastie ottomane. La première période 
est symbolisée par la mosquée verte de Bursa (1419-
1424) et ses magnifiques revêtements de céramiques. 
Les monuments réalisés par l’architecte Sinan au 
xvie siècle (les mosquées Süleymaniye d’Istanbul 
et Selimiye d’Edirne) marquent la perfection du 
canon architectural ottoman et coïncident avec la 
toute puissance de la dynastie. Enfin, après un lent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Ersoy Ahmet A.: Architecture and the Late Ottoman Historical Imaginary. Reconfiguring the Architectural Past in a Modernizing Empire, recensé par
Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 99

IV. Arts et archéologie

gothique déguisée en mosquée » (2). Selon A. Ersoy, 
il s’agit là d’un dernier sursaut des lettrés ottomans 
face aux bouleversements que connaît la Turquie au 
début du xxe siècle, reflet d’une certaine inquiétude 
face au monde moderne.

En épilogue, l’auteur propose un rapproche-
ment avec l’époque contemporaine, rendant son 
livre particulièrement pertinent dans les débats qui 
agitent la société turque actuelle. En 2013, la Turquie 
fut secouée par le mouvement protestataire mené 
par des écologistes et des riverains qui s’opposaient 
à un projet immobilier qui prévoyait la destruction 
du parc Taksim Gezi pour accueillir un centre com-
mercial. À sa place, le gouvernement AKP prévoyait 
la reconstruction d’une caserne, pastiche d’un bâti-
ment historique construit au début du xixe siècle, 
transformé dans un style orientaliste sous Abdül-Aziz, 
puis démoli en 1940. Ces événements, qui cristalli-
sèrent un mécontentement plus général à travers 
tout le pays, nous montrent que, pour symboliser le 
renouveau de l’architecture turque, le gouvernement 
turc eut recours à un style « néo-ottoman », dit de 
« Renouveau national », paradoxalement inventé par 
des étrangers et des non musulmans dans les années 
1860. C’est pourtant ce modèle « néo-ottoman » qui 
est revendiqué par les nationalistes et islamo-conser-
vateurs turcs car, après le lent déclin de l’empire, 
cette caserne symbolise à leurs yeux la renaissance 
de l’Empire ottoman.

L’ouvrage de Ahmed Ersoy, qui est la publication 
de son PhD, soutenu à l’université d’Harvard en 2000, 
est une étude particulièrement importante, riche 
d’informations, proposant de nombreuses pistes 
de réflexion, tant sur l’histoire de l’architecture 
ottomane dans la seconde moitié du xixe siècle que 
sur l’élaboration d’un discours théorique. Utilisant 
archives, publications, romans, poésie, voire même 
musique, l’auteur n’hésite pas à poursuivre son ana-
lyse jusque dans les débats qui agitent nos sociétés 
sur la modernité, l’historicisme, le romantisme, 
l’orientalisme, le nationalisme, le cosmopolitisme, 
l’éclectisme, l’hybridité. En reprenant la question 
du « paradigme d’occidentalisation » et « la thèse 
du déclin ottoman » de l’architecture ottomane à 
l’époque des Tanzimat, il nous invite à une réflexion 

(2)  Citation mentionnée par Sibel Bozdoğan, « Turkish 
Architecture between Ottomanism and Modernism, 1873-1931 », 
Ways to Modernity in Greece and Turkey : Encounters with Europe, 
1850-1950, Anna Frangoudaki & Cağlar Keyder (éd.), Londres, I. 
B. Tauris, 2007, p. 113-132, ici p. 113.

déclin, l’architecture est dans une phase de renais-
sance sous l’actuel souverain. On peut toutefois se 
demander si l’architecture hybride qui est en train 
de naître dans cette seconde moitié du xixe siècle, 
que symbolisent le palais de Çırağan (1864-71) et 
la mosquée Pertevniyal Valide d’Aksaray (1869-71), 
peuvent-être véritablement considérés comme les 
symboles d’une renaissance ottomane ? N’est-ce 
pas plutôt « to promote an image of complete 
autonomy and sovereignty in the eyes of its local 
and foreign onlookers » (p. 236) comme l’affirme 
l’auteur ?

Cette question est largement débattue dans le 
quatrième et dernier chapitre, « Tanzimat Sensibilities 
and the Rise of the “Ottoman Renaissance” ». L’auteur 
souligne les contradictions qui peuvent exister entre 
le discours purement théorique et les constructions 
qui sont réalisées à la même époque. De fait, bien que 
proposant une certaine rigueur, le Usul-i Mi’mari-i 
‘Osmani n’a pas été conçu comme un manuel de 
design destiné à des architectes ou à des décorateurs. 
D’ailleurs, à l’exception de Pietro Montani qui a été 
impliqué dans la décoration de quelques palais ou 
mosquées, les auteurs de ce livre n’appartiennent 
pas au cercle des constructeurs impériaux, lequel 
est largement dominé à cette époque par la famille 
arménienne des Balyan. Or, prenant en quelque sorte 
le contre-pied de toutes ces théories, l’architecte 
Sarkis Balyan n’hésita pas à réaliser des constructions 
incorporant de nombreuses influences, qu’elles 
soient gothiques ou orientalisantes, difficilement 
compatibles avec les canons de l’architecture clas-
sique ottomane.

Cette architecture « importée », « étrangère », 
« contaminée » diront certains, sera par la suite déni-
grée alors que, selon l’auteur, il faut au contraire la 
regarder de manière positive comme innovante, ou-
verte sur le monde extérieur, reflet d’une formidable 
adaptation. Contrairement à ce que certains auteurs 
affirment, il ne s’agit pas d’un simple plaquage des 
influences occidentales, mais bien au contraire de 
tentatives de s’affranchir des canons de l’Occident en 
tentant une approche nouvelle, soulignant une cer-
taine fierté patriotique du passé dynastique ottoman 
et un héritage artistique et architectural islamique. 
Le mouvement gothique, qui apparaît sous le règne 
d’Abdül-Aziz, prend des formes nouvelles sous son 
successeur Abdül-Hamid II, comme en témoignent 
les arcs pointus et les fenêtres en ogives de la mos-
quée Hamidiye de Yıldız (1885-86). Au cours des 
premières années de la République de Turquie, ces 
constructions seront sévèrement critiquées par les 
historiens de l’architecture, notamment Ismail Hakkı 
Baltacıoğlu qui présentait la mosquée de la Validé 
Pertevniyal à Aksaray (1869-71) comme « une église 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Ersoy Ahmet A.: Architecture and the Late Ottoman Historical Imaginary. Reconfiguring the Architectural Past in a Modernizing Empire, recensé par
Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 100

IV. Arts et archéologie

plus complexe, plus nuancée, et offre un cadre fasci-
nant sur la manière dont la modernité et la nostalgie 
ont été intimement entrelacées à la fin du xixe siècle ; 
comment les changements institutionnels, techno-
logiques et sociaux engendrés par les réformes ont 
encouragé « l’imaginaire historique » et re-concep-
tualisé le passé.

Frédéric Hitzel 
CNRS-EHESS-PSL

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Ersoy Ahmet A.: Architecture and the Late Ottoman Historical Imaginary. Reconfiguring the Architectural Past in a Modernizing Empire, recensé par
Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

