| IV. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

PREVOST Virginie

Les mosquées ibadites du Djebel Nafisa.
Architecture, histoire et religions du nord-ouest
de la Libye (viie-xiie)

Photographies: Axel Derriks, cartes, plans
et dessins: Mathieu Favresse

Society for Libyan Studies, Monograph 10
Londres, 2016. 232 p., 146 ill,, 21 plans,

5 cartes

ISBN: 978-1-900971-41-6

Dans son ouvrage sur Les mosqueées ibadites du
Djebel Naftisa, Virginie Prévost exploite le résultat
de ses propres recherches ainsi que la documenta-
tion dont la communauté scientifique disposait a
la fin de 2010, avant les événements politiques qui
ont touché le pays et immobilisé les programmes
scientifiques. Lauteure a divisé son propos en trois
parties: 1. Géographie et histoire du Djebel Nafiisa,
2. Catalogue des mosquées, 3. Caractéristiques archi-
tecturales des mosquées ibadites du Djebel Nafisa.
Cette chaine de montagnes, sélevant jusqu’a une alti-
tude de 800 m, occupe le sud-ouest de la Tripolitaine
en Libye et franchit la frontiere de celle-ci avec la
Tunisie jusqu'a Gabeés. Linscription la plus ancienne
(454/1062) de la mosquée de Tanimayt et celle de la
mosquée Abl Mansir llyas de Tandamira (875/1470)
permettent de définir I'horizon chronologique de
I'étude. Mais ces datations absolues nexistant pas
pour chaque mosquée, d’autres indices permettent
de dater la fondation de plusieurs mosquées du 1€ /
IX¢ siecle.

Sil'on se contente de feuilleter cet ouvrage abon-
dammentillustré, on est frappé par le caractére fruste
de la plupart des batiments taillés dans le roc et par
leur similitude avec les fameux « greniers » de toute
I'lfrigiya. Méme quand elles sont construites isolées
des parois rocheuses, ces mosquées s'apparentent
encore aux constructions troglodytiques. Cet aspect
particulier, authentique, attise la curiosité et séduit
demblée le lecteur.

Mais, évidemment, la tache de recenseur méne
plus loin.

Rapidement, on constate une référence perma-
nente (plus de 80 notes) au travail de Muhammad
Warfalli, consigné dans sa thése de doctorat Some
Islamic Monuments in Jabal Nafusa en 1981, (School
of Oriental and African Studies, Londres) a laquelle de
nombreuses informations et le plan de 9 mosquées
sont empruntés (1),

(1) V. P signale qu'elle fait aussi référence a la version arabe de
cette thése: Muhammad Warfalli, 2009, Ba'd al-Gthdr al-islamiyya
bi-jabal Nafiisa fi Libyd. Mu'assasat Tawalt al-thagafiyya .

|

Lareligion ibadite apparait dans le Djebel Naftisa
avant le milieu du vin® siecle et perdure encore au-
jourd’hui. Selon V. P, le mouvement religieux ibadite
«est né a Basra en Irak, dans un groupe de quiétistes.
Au début du vi®ssiécle, les ibadites constituent un
gouvernement clandestin appelé « communauté
des Musulmans ». lls sont encadrés par plusieurs
personnalités marquantes parmi lesquelles le grand
savant d'origine omanaise Jabir ibn Zayd al Azdi qui
établit définitivement la doctrine, I’énigmatique
‘Abd Allah ibn Ibad qui laissera son nom a ceux qui
forment désormais ‘la troisieme voie de l'islam’, ou
encore Abl ‘Ubayda Muslim al-Tamimi, qui orga-
nise, depuis Basra, la propagande ibadite visant a
noyauter le califat omeyyade » (p. xu). Ce tableau
historique differe quelque peu chez D. et ). Sourdel
qui attribuent un réle plus important a ‘Abd Allah ibn
Ibad: « Les origines de I'ibadisme sont mal connues.
Le mouvement a pour fondateur présumé un cer-
tain Ibn Ibad qui, vers 684, se détache des kharijites
extrémistes en adoptant une doctrine dite ‘quiétiste’.
Mais il semble que l'attitude correspondant a cette
position, attitude qui refusait I'exclusion des non
kharijites de la communauté ainsi que « leur meurtre
religieux », ait été illustrée par d'autres avant lui. Ibn
Ibad, en tout état de cause, entra en relations épisto-
laires, a I'¢poque des Omeyyades, avec le calife ‘Abd
al Malik. Son successeur résidant a Basra/Bassorah,
le traditionniste et juriste Jabir ibn Zayd, poursuivit
avec le gouverneur omeyyade des provinces orien-
tales, al-Hajjaj, la méme politique d’entente qui prit
fin lors de la révolte d’Ibn al Ash‘ath » . Par contre,
les trois auteurs s'accordent sur les modalités et les
régions d’expansion de la doctrine ibadite. Il s'agit de
I'envoi démissaires ou « missionnaires » (pour V. P.)
dans diverses provinces de I'empire: au Maghreb
(Ouargla, Mzab, Tripolitaine), dans le Sud de la
péninsule Arabique (Yémen) et I'Afrique orientale.
D.et). Sourdel mentionnent également I'lran, le Sind
et la Chine. Nulle part, chez ses trois auteurs, n'est
exposée I'orthodoxie de I'ibadisme.

La premiere partie, qui concerne la géographie
et I'histoire du Debel Naflisa, commence par une
description de la géographie physique et humaine
des cing régions dans lesquelles les mosquées ibadites
ont été étudiées. Il sagit de la région du Nalut et de
celles de Kabaw, d’al-Haraba, de Jad et de Yafran. Les
particularités de chacune d’entre elles sont relevées:
la pauvreté en eau de la région de Nalt, la position
culminante de la région de Kabaw d’ou son étymolo-
gie berbére qui a le sens de « refuge », la configuration
de la région d’al-Haraba sur les deux rives d’'un ravin,

(2) Cf. larticle «Ibadites » in D. et ). Sourdel, 1996, Dictionnaire
historique de l'islam, Puf, Paris, p. 359-360.
|

| BCAI 32 73
BCAI 32 (2018) Prévost Virginie: Les mosquées ibadites du Djebel Naflsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la Libye (viiie-xiiie), recensé par Claire
Hardy-Guilbert
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

contenant I'important centre caravanier de Shards,
plus ancien que celui de Tahart, et, sur un plateau, la
ville de Wighti couvrant 2 km?, le paysage de collines
plantées doliviers de la région de JadQ, les collines de
la région de Yafran sur lesquelles culminent les villes
de Tagarbist et, enfin, Yafran elle-méme, du terme
berbere ifri (la grotte, la caverne). Les populations
de Nalat et, vers l'ouest, celles des régions de Kabaw
et d'al-Haraba, ou encore celles des régions de Jad
et de Yafran sont berbérophones. Les populations
arabophones sont, quant a elles, cantonnées dans
deux régions, le territoire des Hawamid et celui des
Awlad Mahmaud situés entre la région de Nalit et
celle de Kabaw d’une part, et la région d’al-Zintan et
de Qasr al-Hajj, d’autre part. La région d’al-Rahibat
et la ville de Tamazda associent les deux langues. La
cartographie de ces informations figure avec clarté
p. 5 (carte 2), et elle est due a ). Despois (Le Djebel
Nefousa (Tripolitaine). Etude géographique, Paris,
Larose éditeurs, 1935, p. 144).

V. P. n'a pas fait 'économie du contexte histo-
rique des mosquées ibadites. En effet, toujours dans
la premiere partie, le second volet, « Histoire du
Djebel Naftisa » est méme plus détaillé puisqu’y sont
exposées 'histoire et les religions de 'Antiquité a nos
jours concernant cette région. A l'aide des sources
anciennes et des propos des chercheurs qui l'ont pré-
cédée, V. P. brosse un tableau des traces chrétiennes
et byzantines mais aussi juives, en marge desquelles
sont advenues l'islamisation du Djebel Naftisa et sa
conversion a l'ibadisme.

Le devenir de l'ibadisme est intrinsequement
lié aux aléas des pouvoirs religieux mais également
dynastiques et aux affrontements auxquels ils font
face. «La communauté ibadite elle-méme n'est pas
monolithique » (p. 37). Létat des lieux est différent
a I'époque rustumide (ca 777-909), a la période
fatimide (ca 909-973), et a la période ziride du xi®
au Xxlne siecle.

Au passage, I'auteur mentionne le role impor-
tant que jouent certaines femmes dans la société
ibadite médiévale. Certaines ont été conseilleres dans
I'¢élection de I'imam; elles donnent leur nom a des
sanctuaires, a une mosquée, comme celle de Nanna
Tala. Parfois, il sagit de femmes célebres vénérées
depuis les temps anciens. « Le poids symbolique de
ces figures féminines était si puissant qu'elles n'ont
pu étre effacées de la mémoire collective, méme
apres l'islamisation. Elles ont été intégrées aux récits
au prix d’un réajustement de la mémoire collective
qui consistait a forger a ces figures mythiques une
image de femmes pieuses pour les rendre conformes
a l'ibadisme » (p. 36).

Le catalogue des mosquées, présentées d'ouest

en est, constitue la deuxieme partie de l'ouvrage et
|

le cceur de celui-ci (111 pages sur 232). La fiche de
chaque monument contient, son nom, ses coordon-
nées géographiques et son altitude (COORD), une
description rapide de sa localisation (Loc), les réfé-
rences aux documents le concernant (plans, photos
et leur auteur...), la provenance de son nom (Nom),
c'est-a-dire des notions historiques, épigraphiques
etc.... (DocC), sa mention dans les sources (SOURCES),
la description détaillée de l'architecture et du décor
(DESCR). Enfin, un plan de la mosquée toujours a
la méme échelle est reproduit (ils proviennent de
Allan, Warfalli, ou Dell’Aquila) avec des rajouts et
homogeénéisés. Sur les 29 mosquées enregistrées,
21 plans dont, un seul de l'auteur, sont produits
dans l'ouvrage. V. P. n'a pas créé de rubrique pour la
datation de chaque monument ce qui traduit une
lacune récurrente dans son enquéte: le manque
d’informations sur cette question pourtant cruciale.
L'auteure aurait pu toutefois résumer, dans une telle
rubrique, les éléments de datation dispersés dans la
fiche de chaque monument.

Dans la troisieme partie, conclusive et trés
importante, les caractéristiques architecturales des
mosquées ibadites du Djebel Naflisa sont représen-
tées. Lauteur y met en exergue les particularités de
21 mosquées sur la base d'une comparaison objective
des 21 plans dont elle dispose dans deux « planches
comparatives » (I11.122 et 123 p. 160 et 161). Ici, pré-
cisément, V. P.a su tirer parti de la lecture de la these
de M. Chekhab-Abudaya qui a produit plusieurs fois
ce type de documents ®), Sur 21 mosquées, 6 sont
complétement ou partiellement troglodytiques.
Leurs dimensions sont trés variables: leur superficie
oscille entre 18 m? et 210 m2 Les matériaux et leur
mise en ceuvre grossiére marquent l'austérité voulue
dans la tradition ibadite. Lorientation du mur gibla
est extrémement variable. « La plupart des lieux de
culte n'ont pas de cour » note V. P. (p. 157). Le plan
intérieur de la salle de priére présente différentes
dispositions des rangs de colonnes ou de piliers:
on trouve soit des travées paralleles au mur gibla,
soit des nefs perpendiculaires a celui-ci. Mais pour
qu’elles ne provoquent pas d'interruption dans les
rangées de fidéles, ce qui invaliderait la priére col-
lective, les ibadites ont, cependant, privilégié des
arcades paralléles au mur gibla, comme cela aurait

(3) M.Chekhab-Abudaya, 2012, Patrimoine architectural du Sud
algérien: le gsar, type d'implantation humaine au Sahara. Régions
du wadr Rig du wadi Miya, du wadi Mzab et du wadi Saggir.
These d’archéologie islamique sous la direction d’A. Northedge,
université Paris1 - Panthéon Sorbonne, 2 vol,, figs. 462, 482, 509
in vol. |, mais désormais publiées réciproquement, figs.368, 373,
376 in M. Chekhab-Abudaya, 2016, Le gsar, type d’implantation
humaine au Sahara: architecture du sud algérien, Cambridge

Monographs in African Archaeology 91, Archaeopress, Oxford.
|

BCAI 32

74

BCAI 32 (2018) Prévost Virginie: Les mosquées ibadites du Djebel Naflsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la Libye (viiie-xiiie), recensé par Claire
Hardy-Guilbert
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

été le cas dans la mosquée du Prophéte (p. 158). Une
cloison en magonnerie, en nattes, ou un rideau tendu
pour isoler la derniére travée (saff) créent un espace
réservé aux femmes.

Contrairement a d’autres lieux de Libye et de
Tunisie, les mosquées ibadites du Djebel Naftisa n'ont
pas d'origine chrétienne, tout au plus ont-elles été
construites « a l'emplacement d’une ancienne église
ou sur un lieu associé au christianisme, leur nom
marque simplement le souvenir du passé chrétien
de la région » (p. 172).

Excepté le haut minaret de lamosquée Tiwatriwin,
les mosquées du Djebel Nafisa possedent une tour
beaucoup plus basse, un minaret symbolique en
simple pinacle, la guérite ou lanterne (sawmaa)
ou la suma tripode (p. 48 et 49) avec un escalier y
menant ou permettant au muezzin d’accéder tout
simplement au toit pour l'appel a la priére (p. 182).

Il existe 15 mosquées avec décor sur les 29 étu-
diées ici. Bien que les revétements de platre de ces
monuments ne nous soient pas parvenus indemnes,
il est évident que les parties décorées étaient de
toute facon limitées. Par ailleurs, seulement cing
mihrab-s sont décrits comme portant un décor (Ab
Hartn et Aba I-Rabt” d’Ibnayn, AbG Mansir llyas de
Tandamira, et I'un des deux mihrdb de Taghlis de
Bughttira, Umm a-Tubal). D'ou, la juste remarque
de l'auteur que cette parcimonie est conforme a la
doctrine ibadite, pronant une simplicité maximale
du sanctuaire pour éviter la déconcentration du
croyant. Les parois et éléments architecturaux (intra-
dos, volites, chapiteaux) ornés de compositions ou
d’éléments décoratifs ont été signalés au cas par cas
dans le catalogue. Puis cette question est traitée a la
fin de la troisieme partie ou V. P. distingue le décor
« primitif » (les mains et les pieds) du décor d'inspi-
ration islamique. Nous adhérons sans restriction a la
définition du décor « primitif » donnée par l'auteur
qui considére les motifs de cette catégorie «ratta-
chés “au décor berbére”, une formule qui évoque
I'ensemble des motifs géométriques traditionnels que
les Berbéres utilisent depuis I¢poque néolithique que
I'on retrouve tant dans les tatouages, que dans les
broderies, les tapis, les bijoux et les poteries et dont
le sens probablement magique s'est perdu »(p. 190).
La particularité de ce décor est son exécution en relief
avec des grenetis, lignes, cercles, dans un registre uni-
quement géométrique de chevrons, de frises de lignes
ondulées, de triangles ou de points, de quadrillages,
de carrés sur la pointe, détoiles. La représentation
d’'une houe, de poignards, celle de sceaux de Salomon,
la main ouverte, le pied, le bras est éminemment plus
facilement interprétable et plonge ses racines dans la
gravure rupestre la plus ancienne. Lensemble de ce

répertoire décoratif se trouve également incisé dans
|

le revétement de platre. Quant au décor d'inspiration
islamique, effectivement, il semble s'affranchir des
influences « berberes » plus figuratives et épouser les
canons de l'ornementation de I'lslam classique. Les
décors pariétaux des palais de Samarra, eux-mémes,
refletant 'apport de la veine sassanide, sont bien
placés pour représenter cet apport artistique de
I'lslam oriental. Au Djebel Naftsa, la meilleure
illustration semble étre le décor couvrant gravé sur
pierre du mihrdab de la mosquée Abi Mansir llyas
de Tandamira ol abondent, a l'intérieur de cercles
concentriques, des rosaces remplies de décor floral
selon des schémas directeurs dessinés en filets cordés
(ill. 146) ou des fleurs multilobées vues de face entre
lesquelles s'insérent des trilobes (ill. 66 & 67).

Il est certain, comme le prétend l'auteur, que les
nombreux réemplois déléments architectoniques
antiques, taillés et sculptés dans la pierre, n'avaient
pas qu’une fonction constructive, leur qualité esthé-
tique justifiait tout autant et, sans doute, en premier
lieu, leur sélection dans l'édification des mosquées
ibadites.

On comprendra que le sujet de I'enquéte était
déja lourd d’exigences et d'embiches et qu'il n'y avait
pas de place pour une recherche plus précise sur ces
décors. Cependant, comme l'auteur s’inscrit dans
une démarche patrimoniale, il aurait été souhaitable
que soient rassemblés visuellement plus méthodi-
quement ces vestiges décoratifs et épigraphiques.
Les emplacements des décors sont photographiés a
trop petite échelle donnant une lecture insuffisante
de ceux-ci; de méme, mais le temps a d(t manquer, il
aurait été souhaitable de trouver ici quelques dessins
visant a établir d'une maniere homogene un début
d’inventaire des décors et quelques tentatives de
restitution des compositions décoratives afin de
mieux mettre en évidence leur organisation d'origine.

Une table des matiéres, une bibliographie rai-
sonnée de 222 titres, un index des noms de personnes
et de lieux, de tribus, de groupes religieux, une table
des illustrations, des cartes et des plans de mosquées
et un sommaire en arabe complétent avantageuse-
ment ce volume. Un glossaire regroupant les mots
arabes ou berberes transcrits (en italique) dans le
texte aurait été également utile. La cartographie
accuse quelques faiblesses. Soucieuse de localiser les
différents monuments étudiés, V. P. a certes dressé
des cartes mentionnant les noms des régions et
indiquant les mosquées étudiées. Mais il y a beau-
coup de désinvolture dans ce domaine. Comment
se contenter de situer autant de toponymes, unique-
ment sur un fond de reliefs agrandis (carte 4a p. 41,
4b p. 108) de qualité floue donc non identifiables
et, surtout, jamais replacés en zones délimitées sur

une carte générale comme la carte 1 p. 2 ? Sur cette
|

BCAI 32 75
BCAI 32 (2018) Prévost Virginie: Les mosquées ibadites du Djebel Naflsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la Libye (viiie-xiiie), recensé par Claire
Hardy-Guilbert
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

derniére, ne figurent ni Wazzin, ni Nalut, ce qui aurait
pu fournir des reperes de la limite occidentale de la
zone concernée. Dans le méme ordre d’'idée, méme
si tout un chacun sait que le Djebel Naftsa se situe
au nord-ouest de la Libye, il aurait été utile de mon-
trer, au moins une fois, sa position sur une carte
compléte de ce pays pour que le lecteur en mesure
l'exacte étendue et apprécie davantage sa position
géographique.

En dépit de ces quelques remarques, cette mo-
nographie est digne de considération. Le mérite de
I'auteur est d’avoir consenti a publier maintenant ces
données en I'état. S'il manque des vérifications maté-
rielles et des données complémentaires impossibles
a combler actuellement, cet ouvrage regorge d'infor-
mations érudites sur la géographie, I'histoire, I'ethno-
graphie dans le domaine des religions, a propos des
savants et des hommes célébres et donne de nom-
breuses traductions de textes et aussi d'anecdotes
concernant les populations et les caractéristiques
particuliéeres de leurs cultes, les fondateurs d'édifices
religieux, l'origine de certaines croyances et coutumes,
etc. En réunissant cette somme de données sur le
Djebel Naftsa autour des mosquées ibadites encore
présentes, V. P. a réussi a démontrer la continuité de
la tradition religieuse ibadite jusqu’a nos jours. Nul
doute que ce travail fera des émules pour poursuivre
ce type de recherche, la préciser parfois, et méme
I'entreprendre ailleurs tant qu'il en est encore temps
et ce, en dépit des guerres et des conflits.

Claire Hardy-Guilbert
CNRS - Paris

BCAI 32 76

BCAI 32 (2018) Prévost Virginie: Les mosquées ibadites du Djebel Naflsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la Libye (viiie-xiiie), recensé par Claire
Hardy-Guilbert

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

