
	 BCAI 32	 73

IV. Arts et archéologie

Prévost �Virginie  
Les mosquées ibadites du Djebel Nafūsa. 
Architecture, histoire et religions du nord-ouest 
de la Libye (viiie-xiiie)

Photographies : Axel Derriks, cartes, plans  
et dessins : Mathieu Favresse 
Society for Libyan Studies, Monograph 10 
Londres, 2016. 232 p., 146 ill., 21 plans,  
5 cartes 
ISBN : 978-1-900971-41-6

Dans son ouvrage sur Les mosquées ibadites du 
Djebel Nafūsa, Virginie Prévost exploite le résultat 
de ses propres recherches ainsi que la documenta-
tion dont la communauté scientifique disposait à 
la fin de 2010, avant les événements politiques qui 
ont touché le pays et immobilisé les programmes 
scientifiques. L’auteure a divisé son propos en trois 
parties : 1. Géographie et histoire du Djebel Nafūsa, 
2. Catalogue des mosquées, 3. Caractéristiques archi-
tecturales des mosquées ibadites du Djebel Nafūsa. 
Cette chaîne de montagnes, s’élevant jusqu’à une alti-
tude de 800 m, occupe le sud-ouest de la Tripolitaine 
en Libye et franchit la frontière de celle-ci avec la 
Tunisie jusqu’à Gabès. L’inscription la plus ancienne 
(454/1062) de la mosquée de Tanūmāyt et celle de la 
mosquée Abū Manṣūr Ilyas de Tandamīra (875/1470) 
permettent de définir l’horizon chronologique de 
l’étude. Mais ces datations absolues n’existant pas 
pour chaque mosquée, d’autres indices permettent 
de dater la fondation de plusieurs mosquées du iiie /
ixe siècle.

Si l’on se contente de feuilleter cet ouvrage abon-
damment illustré, on est frappé par le caractère fruste 
de la plupart des bâtiments taillés dans le roc et par 
leur similitude avec les fameux « greniers » de toute 
l’Ifriqiya. Même quand elles sont construites isolées 
des parois rocheuses, ces mosquées s’apparentent 
encore aux constructions troglodytiques. Cet aspect 
particulier, authentique, attise la curiosité et séduit 
d’emblée le lecteur.

Mais, évidemment, la tâche de recenseur mène 
plus loin.

Rapidement, on constate une référence perma-
nente (plus de 80 notes) au travail de Muḥammad 
Warfallī, consigné dans sa thèse de doctorat Some 
Islamic Monuments in Jabal Nafusa en 1981, (School 
of Oriental and African Studies, Londres) à laquelle de 
nombreuses informations et le plan de 9 mosquées 
sont empruntés (1).

(1)  V. P. signale qu’elle fait aussi référence à la version arabe de 
cette thèse : Muḥammad Warfallī, 2009, Ba‘ḍ al-āthār al-islāmiyya 
bi-jabal Nafūsa fī Lībyā. Mu’assasat Tāwālt al-thaqāfiyya .

La religion ibadite apparaît dans le Djebel Nafūsa 
avant le milieu du viiie siècle et perdure encore au-
jourd’hui. Selon V. P., le mouvement religieux ibadite 
« est né à Baṣra en Irak, dans un groupe de quiétistes. 
Au début du viiie siècle, les ibadites constituent un 
gouvernement clandestin appelé « communauté 
des Musulmans ». Ils sont encadrés par plusieurs 
personnalités marquantes parmi lesquelles le grand 
savant d’origine omanaise Jābir ibn Zayd al Azdī qui 
établit définitivement la doctrine, l’énigmatique 
‘Abd Allāh ibn Ibāḍ qui laissera son nom à ceux qui 
forment désormais ‘la troisième voie de l’islam’, ou 
encore Abū ‘Ubayda Muslim al-Tamīmī, qui orga-
nise, depuis Baṣra, la propagande ibadite visant à 
noyauter le califat omeyyade » (p. xiii). Ce tableau 
historique diffère quelque peu chez D. et J. Sourdel 
qui attribuent un rôle plus important à ‘Abd Allāh ibn 
Ibāḍ : « Les origines de l’ibadisme sont mal connues. 
Le mouvement a pour fondateur présumé un cer-
tain Ibn Ibāḍ qui, vers 684, se détache des kharijites 
extrémistes en adoptant une doctrine dite ‘quiétiste’. 
Mais il semble que l’attitude correspondant à cette 
position, attitude qui refusait l’exclusion des non 
kharijites de la communauté ainsi que « leur meurtre 
religieux », ait été illustrée par d’autres avant lui. Ibn 
Ibāḍ, en tout état de cause, entra en relations épisto-
laires, à l’époque des Omeyyades, avec le calife ‘Abd 
al Malik. Son successeur résidant à Baṣra/Bassorah, 
le traditionniste et juriste Jābir ibn Zayd, poursuivit 
avec le gouverneur omeyyade des provinces orien-
tales, al-Ḥajjāj, la même politique d’entente qui prit 
fin lors de la révolte d’Ibn al Ash‘ath » (2). Par contre, 
les trois auteurs s’accordent sur les modalités et les 
régions d’expansion de la doctrine ibadite. Il s’agit de 
l’envoi d’émissaires ou « missionnaires » (pour V. P.) 
dans diverses provinces de l’empire : au Maghreb 
(Ouargla, Mzab, Tripolitaine), dans le Sud de la 
péninsule Arabique (Yémen) et l’Afrique orientale. 
D. et J. Sourdel mentionnent également l’Iran, le Sind 
et la Chine. Nulle part, chez ses trois auteurs, n’est 
exposée l’orthodoxie de l’ibadisme.

La première partie, qui concerne la géographie 
et l’histoire du Debel Nafūsa, commence par une 
description de la géographie physique et humaine 
des cinq régions dans lesquelles les mosquées ibadites 
ont été étudiées. Il s’agit de la région du Nālūt et de 
celles de Kābāw, d’al-Ḥarāba, de Jādū et de Yafran. Les 
particularités de chacune d’entre elles sont relevées : 
la pauvreté en eau de la région de Nalūt, la position 
culminante de la région de Kābāw d’où son étymolo-
gie berbère qui a le sens de « refuge », la configuration 
de la région d’al-Ḥarāba sur les deux rives d’un ravin, 

(2)  Cf. l’article « Ibadites » in D. et J. Sourdel, 1996, Dictionnaire 
historique de l’islam, Puf, Paris, p. 359-360.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Prévost Virginie: Les mosquées ibadites du Djebel Nafūsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la Libye (viiie-xiiie), recensé par Claire
Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 74

IV. Arts et archéologie

contenant l’important centre caravanier de Sharūs, 
plus ancien que celui de Tāhart, et, sur un plateau, la 
ville de Wīghū couvrant 2 km2, le paysage de collines 
plantées d’oliviers de la région de Jādū, les collines de 
la région de Yafran sur lesquelles culminent les villes 
de Tāqarbūst et, enfin, Yafran elle-même, du terme 
berbère ifri (la grotte, la caverne). Les populations 
de Nālūt et, vers l’ouest, celles des régions de Kābāw 
et d’al-Ḥarāba, ou encore celles des régions de Jadū 
et de Yafran sont berbérophones. Les populations 
arabophones sont, quant à elles, cantonnées dans 
deux régions, le territoire des Ḥawāmid et celui des 
Awlād Maḥmūd situés entre la région de Nālūt et 
celle de Kābāw d’une part, et la région d’al-Zintān et 
de Qaṣr al-Ḥājj, d’autre part. La région d’al-Raḥibāt 
et la ville de Tamazdā associent les deux langues. La 
cartographie de ces informations figure avec clarté 
p. 5 (carte 2), et elle est due à J. Despois (Le Djebel 
Nefousa (Tripolitaine). Étude géographique, Paris, 
Larose éditeurs, 1935, p. 144).

V. P. n’a pas fait l’économie du contexte histo-
rique des mosquées ibadites. En effet, toujours dans 
la première partie, le second volet, « Histoire du 
Djebel Nafūsa » est même plus détaillé puisqu’y sont 
exposées l’histoire et les religions de l’Antiquité à nos 
jours concernant cette région. À l’aide des sources 
anciennes et des propos des chercheurs qui l’ont pré-
cédée, V. P. brosse un tableau des traces chrétiennes 
et byzantines mais aussi juives, en marge desquelles 
sont advenues l’islamisation du Djebel Nafūsa et sa 
conversion à l’ibadisme.  

Le devenir de l’ibadisme est intrinsèquement 
lié aux aléas des pouvoirs religieux mais également 
dynastiques et aux affrontements auxquels ils font 
face. « La communauté ibadite elle-même n’est pas 
monolithique » (p. 37). L’état des lieux est différent 
à l’époque rustumide (ca 777-909), à la période 
fatimide (ca 909-973), et à la période ziride du xie 
au xiiie siècle.

Au passage, l’auteur mentionne le rôle impor-
tant que jouent certaines femmes dans la société 
ibadite médiévale. Certaines ont été conseillères dans 
l’élection de l’imam ; elles donnent leur nom à des 
sanctuaires, à une mosquée, comme celle de Nānnā 
Tālā. Parfois, il s’agit de femmes célèbres vénérées 
depuis les temps anciens. « Le poids symbolique de 
ces figures féminines était si puissant qu’elles n’ont 
pu être effacées de la mémoire collective, même 
après l’islamisation. Elles ont été intégrées aux récits 
au prix d’un réajustement de la mémoire collective 
qui consistait à forger à ces figures mythiques une 
image de femmes pieuses pour les rendre conformes 
à l’ibadisme » (p. 36).

Le catalogue des mosquées, présentées d’ouest 
en est, constitue la deuxième partie de l’ouvrage et 

le cœur de celui-ci (111 pages sur 232). La fiche de 
chaque monument contient, son nom, ses coordon-
nées géographiques et son altitude (coord), une 
description rapide de sa localisation (loc), les réfé-
rences aux documents le concernant (plans, photos 
et leur auteur…), la provenance de son nom (nom), 
c’est-à-dire des notions historiques, épigraphiques 
etc…. (doc), sa mention dans les sources (sources), 
la description détaillée de l’architecture et du décor 
(descr). Enfin, un plan de la mosquée toujours à 
la même échelle est reproduit (ils proviennent de 
Allan, Warfallī, ou Dell’Aquila) avec des rajouts et 
homogénéisés. Sur les 29 mosquées enregistrées, 
21 plans dont, un seul de l’auteur, sont produits 
dans l’ouvrage. V. P. n’a pas créé de rubrique pour la 
datation de chaque monument ce qui traduit une 
lacune récurrente dans son enquête : le manque 
d’informations sur cette question pourtant cruciale. 
L’auteure aurait pu toutefois résumer, dans une telle 
rubrique, les éléments de datation dispersés dans la 
fiche de chaque monument.

Dans la troisième partie, conclusive et très 
importante, les caractéristiques architecturales des 
mosquées ibadites du Djebel Nafūsa sont représen-
tées. L’auteur y met en exergue les particularités de 
21 mosquées sur la base d’une comparaison objective 
des 21 plans dont elle dispose dans deux « planches 
comparatives » (Ill.122 et 123 p. 160 et 161). Ici, pré-
cisément, V. P. a su tirer parti de la lecture de la thèse 
de M. Chekhab-Abudaya qui a produit plusieurs fois 
ce type de documents (3). Sur 21 mosquées, 6 sont 
complètement ou partiellement troglodytiques. 
Leurs dimensions sont très variables : leur superficie 
oscille entre 18 m2 et 210 m2. Les matériaux et leur 
mise en œuvre grossière marquent l’austérité voulue 
dans la tradition ibadite. L’orientation du mur qibla 
est extrêmement variable. « La plupart des lieux de 
culte n’ont pas de cour » note V. P. (p. 157). Le plan 
intérieur de la salle de prière présente différentes 
dispositions des rangs de colonnes ou de piliers : 
on trouve soit des travées parallèles au mur qibla, 
soit des nefs perpendiculaires à celui-ci. Mais pour 
qu’elles ne provoquent pas d’interruption dans les 
rangées de fidèles, ce qui invaliderait la prière col-
lective, les ibadites ont, cependant, privilégié des 
arcades parallèles au mur qibla, comme cela aurait 

(3)  M. Chekhab-Abudaya, 2012, Patrimoine architectural du Sud 
algérien : le qṣar, type d’implantation humaine au Sahara. Régions 
du wādī Rīg, du wādī Miya, du wādī Mzāb et du wādī Saggūr. 
Thèse d’archéologie islamique sous la direction d’A. Northedge, 
université Paris1 - Panthéon Sorbonne, 2 vol., figs. 462, 482, 509 
in vol. I, mais désormais publiées réciproquement, figs.368, 373, 
376 in M. Chekhab-Abudaya, 2016, Le qṣar, type d’implantation 
humaine au Sahara : architecture du sud algérien, Cambridge 
Monographs in African Archaeology 91, Archaeopress, Oxford.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Prévost Virginie: Les mosquées ibadites du Djebel Nafūsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la Libye (viiie-xiiie), recensé par Claire
Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 75

IV. Arts et archéologie

été le cas dans la mosquée du Prophète (p. 158). Une 
cloison en maçonnerie, en nattes, ou un rideau tendu 
pour isoler la dernière travée (ṣaff) créent un espace 
réservé aux femmes.

Contrairement à d’autres lieux de Libye et de 
Tunisie, les mosquées ibadites du Djebel Nafūsa n’ont 
pas d’origine chrétienne, tout au plus ont-elles été 
construites « à l’emplacement d’une ancienne église 
ou sur un lieu associé au christianisme, leur nom 
marque simplement le souvenir du passé chrétien 
de la région » (p. 172). 

Excepté le haut minaret de la mosquée Tiwatriwīn, 
les mosquées du Djebel Nafūsa possèdent une tour 
beaucoup plus basse, un minaret symbolique en 
simple pinacle, la guérite ou lanterne (ṣawma’a) 
ou la ṣum’a tripode (p. 48 et 49) avec un escalier y 
menant ou permettant au muezzin d’accéder tout 
simplement au toit pour l’appel à la prière (p. 182).

Il existe 15 mosquées avec décor sur les 29 étu-
diées ici. Bien que les revêtements de plâtre de ces 
monuments ne nous soient pas parvenus indemnes, 
il est évident que les parties décorées étaient de 
toute façon limitées. Par ailleurs, seulement cinq 
miḥrāb-s sont décrits comme portant un décor (Abū 
Hārūn et Abū l-Rabī’ d’Ibnāyn, Abū Manṣūr Ilyās de 
Tandamīra, et l’un des deux miḥrāb de Taghlīs de 
Bughtūra, Umm a-Tubūl). D’où, la juste remarque 
de l’auteur que cette parcimonie est conforme à la 
doctrine ibadite, prônant une simplicité maximale 
du sanctuaire pour éviter la déconcentration du 
croyant. Les parois et éléments architecturaux (intra-
dos, voûtes, chapiteaux) ornés de compositions ou 
d’éléments décoratifs ont été signalés au cas par cas 
dans le catalogue. Puis cette question est traitée à la 
fin de la troisième partie où V. P. distingue le décor 
« primitif » (les mains et les pieds) du décor d’inspi-
ration islamique. Nous adhérons sans restriction à la 
définition du décor « primitif » donnée par l’auteur 
qui considère les motifs de cette catégorie « ratta-
chés “au décor berbère”, une formule qui évoque 
l’ensemble des motifs géométriques traditionnels que 
les Berbères utilisent depuis l’époque néolithique que 
l’on retrouve tant dans les tatouages, que dans les 
broderies, les tapis, les bijoux et les poteries et dont 
le sens probablement magique s’est perdu »(p. 190). 
La particularité de ce décor est son exécution en relief 
avec des grènetis, lignes, cercles, dans un registre uni-
quement géométrique de chevrons, de frises de lignes 
ondulées, de triangles ou de points, de quadrillages, 
de carrés sur la pointe, d’étoiles. La représentation 
d’une houe, de poignards, celle de sceaux de Salomon, 
la main ouverte, le pied, le bras est éminemment plus 
facilement interprétable et plonge ses racines dans la 
gravure rupestre la plus ancienne. L’ensemble de ce 
répertoire décoratif se trouve également incisé dans 

le revêtement de plâtre. Quant au décor d’inspiration 
islamique, effectivement, il semble s’affranchir des 
influences « berbères » plus figuratives et épouser les 
canons de l’ornementation de l’Islam classique. Les 
décors pariétaux des palais de Samarra, eux-mêmes, 
reflètant l’apport de la veine sassanide, sont bien 
placés pour représenter cet apport artistique de 
l’Islam oriental. Au Djebel Nafūsa, la meilleure 
illustration semble être le décor couvrant gravé sur 
pierre du miḥrāb de la mosquée Abū Manṣūr Ilyās 
de Tandamīra où abondent, à l’intérieur de cercles 
concentriques, des rosaces remplies de décor floral 
selon des schémas directeurs dessinés en filets cordés 
(ill. 146) ou des fleurs multilobées vues de face entre 
lesquelles s’insèrent des trilobes (ill. 66 & 67). 

Il est certain, comme le prétend l’auteur, que les 
nombreux réemplois d’éléments architectoniques 
antiques, taillés et sculptés dans la pierre, n’avaient 
pas qu’une fonction constructive, leur qualité esthé-
tique justifiait tout autant et, sans doute, en premier 
lieu, leur sélection dans l’édification des mosquées 
ibadites.

On comprendra que le sujet de l’enquête était 
déjà lourd d’exigences et d’embûches et qu’il n’y avait 
pas de place pour une recherche plus précise sur ces 
décors. Cependant, comme l’auteur s’inscrit dans 
une démarche patrimoniale, il aurait été souhaitable 
que soient rassemblés visuellement plus méthodi-
quement ces vestiges décoratifs et épigraphiques. 
Les emplacements des décors sont photographiés à 
trop petite échelle donnant une lecture insuffisante 
de ceux-ci ; de même, mais le temps a dû manquer, il 
aurait été souhaitable de trouver ici quelques dessins 
visant à établir d’une manière homogène un début 
d’inventaire des décors et quelques tentatives de 
restitution des compositions décoratives afin de 
mieux mettre en évidence leur organisation d’origine.

Une table des matières, une bibliographie rai-
sonnée de 222 titres, un index des noms de personnes 
et de lieux, de tribus, de groupes religieux, une table 
des illustrations, des cartes et des plans de mosquées 
et un sommaire en arabe complètent avantageuse-
ment ce volume. Un glossaire regroupant les mots 
arabes ou berbères transcrits (en italique) dans le 
texte aurait été également utile. La cartographie 
accuse quelques faiblesses. Soucieuse de localiser les 
différents monuments étudiés, V. P. a certes dressé 
des cartes mentionnant les noms des régions et 
indiquant les mosquées étudiées. Mais il y a beau-
coup de désinvolture dans ce domaine. Comment 
se contenter de situer autant de toponymes, unique-
ment sur un fond de reliefs agrandis (carte 4a p. 41, 
4b p. 108) de qualité floue donc non identifiables 
et , surtout, jamais replacés en zones délimitées sur 
une carte générale comme la carte 1 p. 2 ? Sur cette 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Prévost Virginie: Les mosquées ibadites du Djebel Nafūsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la Libye (viiie-xiiie), recensé par Claire
Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 76

IV. Arts et archéologie

dernière, ne figurent ni Wāzzin, ni Nālūt, ce qui aurait 
pu fournir des repères de la limite occidentale de la 
zone concernée. Dans le même ordre d’idée, même 
si tout un chacun sait que le Djebel Nafūsa se situe 
au nord-ouest de la Libye, il aurait été utile de mon-
trer, au moins une fois, sa position sur une carte 
complète de ce pays pour que le lecteur en mesure 
l’exacte étendue et apprécie davantage sa position 
géographique.

En dépit de ces quelques remarques, cette mo-
nographie est digne de considération. Le mérite de 
l’auteur est d’avoir consenti à publier maintenant ces 
données en l’état. S’il manque des vérifications maté-
rielles et des données complémentaires impossibles 
à combler actuellement, cet ouvrage regorge d’infor-
mations érudites sur la géographie, l’histoire, l’ethno-
graphie dans le domaine des religions, à propos des 
savants et des hommes célèbres et donne de nom-
breuses traductions de textes et aussi d’anecdotes 
concernant les populations et les caractéristiques 
particulières de leurs cultes, les fondateurs d’édifices 
religieux, l’origine de certaines croyances et coutumes, 
etc. En réunissant cette somme de données sur le 
Djebel Nafūsa autour des mosquées ibadites encore 
présentes, V. P. a réussi à démontrer la continuité de 
la tradition religieuse ibadite jusqu’à nos jours. Nul 
doute que ce travail fera des émules pour poursuivre 
ce type de recherche, la préciser parfois, et même 
l’entreprendre ailleurs tant qu’il en est encore temps 
et ce, en dépit des guerres et des conflits.

Claire Hardy-Guilbert 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Prévost Virginie: Les mosquées ibadites du Djebel Nafūsa. Architecture, histoire et religions du nord-ouest de la Libye (viiie-xiiie), recensé par Claire
Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

