
	 BCAI 32	 54

III. Histoire

Kondo �Nobuaki  
Islamic Law and Society in Iran:  
A Social History of Qajar Tehran

London, Routledge,  
[Royal Asiatic Society Books] 
2017, 196 p. 
ISBN : 9780415711371

La contribution nippone aux études sur l’histoire 
de l’Iran à la période musulmane (à partir du xvie s.) 
est souvent malheureusement négligée par des cher-
cheurs occidentaux ne maitrisant pas le japonais (1). 
On ne peut donc que se féliciter de la publication en 
anglais de l’ouvrage de Nobuaki Kondo, Professeur 
au Research Institute for Languages and Cultures of 
Asia and Africa (ILCAA), Tokyo University of Foreign 
Studies (2). Il s’agit d’un travail synthétique qui réunit 
et affine plus d’une décennie de recherches menées 
par l’auteur sur l’histoire sociale, juridique et urbaine 
de la capitale iranienne, Téhéran, à l’époque qājār 
(1796-1925).

L’ouvrage (196 p.) est divisé en huit chapitres, 
accompagnés d’un index. Après avoir évoqué l’état 
de la recherche dans l’introduction (p. 1-10), il 
s’interroge, dans le premier chapitre, « The historical 
development of Tehran » (p. 11-21), sur les références 
à Téhéran dans la littérature européenne et persane. 
Décrit au xive siècle comme un village situé au nord 
de l’ancienne ville de Rayy, Téhéran prit rapidement 
la forme d’une localité (qaṣba) avant que ne lui soit 
accordé le statut de ville (šahr), entourée par un mur 
en 964-965 A.H./1557-1558, à l’époque safavide, sous 
l’ordre de Ṭahmāsp I. À la fin du xviiie siècle, compte 
tenu de son expansion urbaine inégalée pour l’Iran en 
termes de population et de superficie, et au vu de sa 
localisation géostratégique, le premier šāh qājār, Āqā 
Moḥammad Ḫan Qājār, en fit sa capitale. L’auteur 
étudie ensuite l’organisation des administrations 
centrale et locale à Téhéran au xixe siècle. Il distingue 
comme responsables de l’administration locale, le 
gouverneur, le vazīr, le kalantar et le kadḫodā. Ces 
deux dernières fonctions seront remplacées à partir 
de 1878 par le ra’īs-e maḥalle et une police moderne. 
Quant à l’administration centrale de l’État qājār, 
elle était incarnée par le šāh, le Grand Vizir (ṣadr-e 
a‘ẓam) et l’amīr-e dīvān ou Responsable de la Cour 
royale (dīvānḫāne-ye mobārake). Toutefois, suite 
aux réformes institutionnelles, l’office de Grand Vizir 

(1)  Pour la recherche japonaise sur l’histoire de l’Iran à la période 
musulmane, voir l’article de l’auteur, N. Kondo, « Iranian History 

– Reaching a New Stage », Orient vol. xxxvii (2002), p. 49-64.
(2)  Pour les travaux de l’auteur, parus en anglais depuis 2001, 
voir la bibliographie, p. 188-189. 

fut aboli dans la deuxième moitié du xixe siècle et 
remplacé par six ministères : ministère de l’Intérieur, 
ministère de la Guerre, ministère des Pensions, minis-
tère des Affaires étrangères, ministère des Finances 
et ministère de la Justice. Par ailleurs, un tribunal 
moderne (dīvānḫāne-ye ‘adlīye) (3) présidé par le 
Ministre de la Justice (vazīr-e ‘adlīye) fut établi et 
prit progressivement la place de la Cour royale et de 
l’amīr-e dīvān dans la gestion des contentieux. 

Le deuxième chapitre, « Judicial system » (p. 22-
37), est consacré à l’organisation de l’administration 
judicaire à Téhéran au xixe siècle, en particulier à 
la répartition des compétences et aux réformes 
judicaires. Les kalantar-s et kadḫodā-s arrêtaient des 
criminels alors que le gouverneur et le vazīr avaient 
la charge de juger des crimes. Le dīvānḫāne avait la 
compétence pour juger des crimes, mais pouvait 
aussi, de même que des tribunaux religieux, juger des 
litiges relatifs aux affaires civiles. Si le gouverneur, le 
vazīr et le dīvānḫāne appliquaient parfois des peines 
discrétionnaires, la loi islamique restait la référence 
normative du droit. En effet, les tribunaux religieux, 
« shari‘a courts » (dont il sera question plus loin), 
étaient étroitement liés à l’administration de la justice 
par le gouverneur, le vazīr et le dīvānḫāne. D’une 
part, ils assuraient la préparation des documents 
juridiques (actes, décrets, avis) confirmant les droits 
des parties aux procès criminels ou civils, et, d’autre 
part, la clôture de ceux-ci par la prise d’un serment 
ou par la conciliation. Enfin, l’auteur réussit très bien à 
démêler, à partir de 1860, l’historique des institutions 
qui servaient à récolter des pétitions dans les pro-
vinces pour le compte de l’administration centrale. 

Le troisième chapitre, « Sharia court » (p. 38-57), 
revient dans un premier temps sur un problème 
épineux : qui présidait au tribunal religieux en Iran 
à l’époque qājār ? À Téhéran, de même qu’à Tabrīz 
à cette époque (4), la gestion des tribunaux religieux 
n’était pas le monopole d’un fonctionnaire nommé 
par le pouvoir central comme le qadi dans l’Empire 
ottoman voisin. En revanche, le fait d’être reconnu 
comme juriste qualifié (mojtahed) était la condition 
la plus significative pour pouvoir légaliser des actes 

(3)  La présence d’un dīvānḫāne-ye ‘adlīye à Téhéran est attestée 
dans les sources qājārs dès 23 Zelḥejje 1273 AH/14 août 1857. Le 
premier dīvānḫāne-ye ‘adlīye dans les provinces aurait été établi 
à Šīrāz, entre 1877 et 1881, voir les notes en fin de chapitre no 31 
et no 64, p. 35-36.
(4)  Voir C. Werner, « What is a Mujtahid? Functions and 
Stratification of Tabrizi ‘Ulama in the Early Qajar Period », Islamic 
Area Studies Working Paper Series 19, Tokyo 2000.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Kondo Nobuaki: Islamic Law and Society in Iran: A Social History of Qajar Tehran, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 55

III. Histoire

juridiques (5) et pour émettre des avis et des décisions 
juridiques (6). Dans un deuxième temps, l’auteur 
présente le contenu de trois registres issus des tribu-
naux religieux du quartier de Sangelaj, à Téhéran, à 
l’époque qājār. Les deux premiers, couvrant la période 
de 1867 à 1868, puis de 1875 à 1879, appartiennent 
à Sayyed Moḥammad Ṣādeq Ṭabātabā’ī Sangelajī 
(m. 1883), le troisième, couvrant les années 1886 à 
1889, à Šayḫ Fażlo’llāh Nūrī (m. 1909). Compte-tenu 
du nombre relativement restreint des documents 
enregistrés relatifs aux procès, l’auteur suggère que 
ces tribunaux religieux se soient davantage occupés 
de la préparation et de la notarisation des actes que 
de l’arbitrage des conflits. Enfin, l’auteur propose une 
typologie des documents enregistrés par Sangelajī 
relatifs à l’arbitrage des conflits (7). Il distingue ici 
entre quatre types de documents : (1) « deed type 
ḥokm » ; (2) « question-answer ḥokm » ; (3) « fatvā » 
et (4) des actes juridiques du type moṣāleḥe, rédigés 
pour clôturer des procès par la conciliation (8). 

Le quatrième chapitre, « An actual dispute: 
the case of double vaqf » (p. 58-73) est consacré à 
l’étude d’un litige complexe qui s’est déroulé autour 
du village de Bordābād, dans la banlieue ouest de 
Téhéran entre 1835 et 1914. Ce village fut établit 
comme vaqf deux fois, en 1835 par Ḥājiye Badr Nesā’ 
Ḫānom, un membre de la famille royale qājār, puis en 
1848 par Sohrāb Ḫān Gorjī, un militaire rattaché à la 
Cour royale. L’imbrication des pouvoirs politique et 
religieux en Iran au cours du xixe siècle déterminait 
lequel des deux vaqf-s était reconnu comme valide. 
Dans ce contexte, la fonction principale des écrits 
des juristes, dénommés souvent sans distinction 
« ḥokm », n’était pas de nature à trancher le litige, 
mais permettait de confirmer la réclamation des 
parties pendant les procès. En 1914, enfin, le nouveau 
ministère du Vaqf iranien reconnut la validité du deu-
xième vaqf. Ce faisant, il annula des décisions et des 
avis juridiques antérieurs confirmant le premier vaqf, 

(5)  Voir le cas de l’acte du vaqf d’Ostād ‘Abbās dans N. Kondo, 
« The Waqf of Ostad Abbas: Rewrites of the Deeds in Qajar 
Tehran », in N. Kondo éd., Persian Documents: Social History of 
Iran and Turan in the Fifteenth-Nineteenth Centuries, London, 
RoutledgeCurzon, 2003, p. 116.
(6)  Voir le litige autour du vaqf des Dīrāzgīsū à Astarābād, dans 
Z. Bhalloo, « The Qajar jurist and his ruling: A study of judicial 
practice in nineteenth century Iran », Unpublished D.Phil. thesis, 
University of Oxford, 2013, p. 291-157.
(7)  D’après l’auteur, ces documents enregistrés ne sont que 
des résumés des documents réels (p. 44). Pour un document 
existant, relatif à un litige autour du vaqf dans les provinces, voir 
Z. Bhalloo et O. Rezai, « A sharī‘a court document from Neyrīz, 
Fārs (1303/1886) », Studia Iranica 46/1 (2017), p. 77-106. 
(8)  Pour ces différents types de documents, voir également 
Z. Bhalloo, « The Qajar jurist and his ruling », p. 48-101 et 
p. 228-230.  

y compris celles émises par les plus savants juristes 
chiites duodécimains, résidant dans des villes saintes 
chiites de l’Iraq (‘atabāt). Cela démontre, selon 
l’auteur, l’indépendance judiciaire de l’État-nation 
iranien par rapport aux juristes des ‘atabāt en ce qui 
concerne la juridiction religieuse. 

Dans le cinquième chapitre, « Attestations and 
transactions in sharīa courts » (p. 74-95(, l’auteur 
procède à une analyse qualitative et quantitative 
des différents types de transactions commerciales 
enregistrés dans les trois registres des tribunaux 
religieux de Téhéran évoqués dans le deuxième cha-
pitre. Cette analyse montre l’importance du type 
de contrat connu sous le nom de moṣāleḥe, utilisé 
pour enregistrer divers types de transactions, tels la 
vente (mobaye‘e), la donation (ḥebe), le bail (ejāre) 
et la vente conditionnelle (mobaye‘e-ye šarṭīye). Par 
ailleurs, contrairement à ce que l’on pourrait croire, 
le prêt d’argent à intérêt était une pratique courante 
à travers la vente conditionnelle, ainsi que par des 
transactions du type deyn, qarż et estedāne (p. 79-
88). La dernière partie du chapitre examine les attes-
tations que l’on trouve dans ces registres. L’auteur 
relève : (1) des confirmations de décisions émises 
par d’autres juristes et parfois par le dīvānḫāne ; 
(2) des confirmations d’authenticité d’écriture ; (3) 
des notes de suivi, en particulier pour des ventes 
conditionnelles, et (4) des notes suggérant que les 
registres furent consultés pour confirmer des transac-
tions anciennes ou préparer de nouveaux documents 
lorsque les orignaux étaient perdus. L’auteur montre 
également comment l’origine géographique ainsi que 
le parcours de Sangelajī et de Nuri peuvent expliquer 
l’identité sociale des personnes fréquentant leurs 
tribunaux respectifs. Enfin, les transactions enregis-
trées par Sangelajī et Nūrī concernent des biens non 
seulement à Téhéran mais aussi dans les provinces 
d’Iran et même dans les villes saintes d’Iraq, ce qui 
laisse penser que les tribunaux religieux iraniens, à 
cette époque, n’avaient pas de compétence territo-
riale bien définie.

Les trois derniers chapitres sont consacrés 
à l’étude du rôle social et économique du vaqf 
à Téhéran. Dans le sixième chapitre, « Vaqf-s in 
Tehran » (p. 96-123), l’auteur montre que l’État 
qājār ne contrôlait qu’une minorité des vaqf-s à 
Téhéran. Les tentatives de répertorier les vaqf-s ou 
même l’établissement en 1854 d’un ministère des 
Pensions et des Fondations religieuses (vezārat-e 
vazā’ef va mowqūfāt) n’a pas diminué la mainmise 
des tribunaux religieux sur les affaires relatives aux 
vaqf. L’auteur poursuit son étude par une analyse 
quantitative des données dans 260 actes de vaqf 
de Téhéran datant de 1201-1291 A.H./1786-1883. 
Il s’intéresse au statut social des fondateurs, aux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Kondo Nobuaki: Islamic Law and Society in Iran: A Social History of Qajar Tehran, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 56

III. Histoire

types de propriétés urbaines ou rurales constituées 
comme vaqf, aux objectifs de ces vaqf-s et enfin à leur 
contrôle et à leur administration. L’auteur conclut le 
chapitre en évoquant deux vaqf-s importants, celui 
d’une école religieuse, Marvī Madrase, et d’un canal 
distribuant de l’eau à la ville, le Qanāt-e Nāṣerīye, ainsi 
que des vaqf-s fondés à Téhéran par des marchands 
et des femmes souvent pour des cérémonies de deuil 
de l’emām Ḥoseyn. 

Dans le septième chapitre, « Vaqf and private 
property » (p. 124-145), l’auteur examine le rôle du 
vaqf dans la gestion des propriétés privées. Il s’appuie, 
d’une part, sur l’étude des propriétés de quatre 
individus éminents de Téhéran, dont trois hommes 
politiques, Mīrzā Moḥammad Šafīʿ Māzandarānī, 
Manūčehr Ḫān Moʿtamed al-Dowle, Maḥmūd Ḫān 
Kalantar, et, un marchand, Ḥājjī Moḥammad Ḥasan 
Kolāhdūz. L’auteur étudie d’autre part dans quelle 
mesure les magasins et les espaces commerciaux 
(sarāy) du Grand Bazar de Téhéran étaient constitués 
comme vaqf. Cette recherche montre que le vaqf 
n’était qu’un outil dans la gestion des propriétés 
privées à Téhéran à l’époque qājār, et, par ailleurs, 
qu’ils ne contribuait pas directement à l’expansion 
urbaine. En effet, des magasins et des sarāy-s du 
Grand Bazar étaient constitués graduellement en 
vaqf, et, dans le cas des sarāy-s, pareillement, bien 
après leur construction.

Le huitième et dernier chapitre, « Transformation 
of vaqf-s » (p. 146-165) étudie les transformations en 
termes administratifs et fonciers qui furent appor-
tées à deux vaqf-s de Téhéran, fondés à la période 
safavide. Le premier vaqf est celui de l’ancienne 
mosquée congrégationnelle de Téhéran (masjed-e 
jāmeʿ) située au centre du Grand Bazar. L’auteur 
montre que ses administrateurs, issus de manière 
hériditaire de la famille emām-e jamāʿat, ont réussi, 
non seulement à sauvegarder et à augmenter les 
propriétés foncières faisant partie du vaqf safavide 
originel, mais aussi, qu’ils sont parvenus à se faire 
nommer administrateurs d’autres vaqf-s, lesquels 
n’avaient aucun rapport avec le vaqf de la mosquée 
congrégationnelle. Quoiqu’il en soit, de nouveaux 
espaces de prière (šabestān) faisant partie des vaqf-s 
gérés par d’autres administrateurs furent ajoutés 
autour de l’ancien espace de prière de la mosquée 
congrégationnelle. Par conséquent, à l’époque qājār 
la gestion des vaqf-s de l’ancienne mosquée congré-
gationnelle élargie n’était plus assurée que par la 
famille emām-e jamāʿat. Le deuxième vaqf étudié 
est celui des quatorze infaillibles (čahārdah maʿsūm) 
fondé par la famille royale safavide. Ce vaqf, composé 
principalement des terres situées au sud-ouest de 
Téhéran fut géré par l’administration centrale avant 
de devenir, à l’époque qājār, un vaqf privé sous le 

contrôle d’une famille de sayyid-s. La gestion du vaqf 
par cette famille, ainsi que diverses tentatives de la 
part de locataires puissants cherchant à s’approprier 
des terres, redessinent complètement les frontières 
de la propriété foncière rurale et urbaine qui faisaient 
partie de ce vaqf au cours du xixe siècle (cf. fig. 8.2, 
p. 154 et fig. 8.3, p. 157).

Nobuaki Kondo signe ici un ouvrage remarqua-
blement bien documenté qui servira de base à tout 
futur travail sur l’histoire de l’administration judicaire 
et du vaqf en Iran à l’époque contemporaine. 

Zahir Bhalloo 
Berlin Graduate School  

Muslim Cultures and Societies,  
Freie Unviersität Berlin

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Kondo Nobuaki: Islamic Law and Society in Iran: A Social History of Qajar Tehran, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

