| Il. HisTOIRE |

Konpo Nobuaki
Islamic Law and Society in Iran:
A Social History of Qajar Tehran

London, Routledge,

[Royal Asiatic Society Books]
2017, 196 p.

ISBN: 9780415711371

La contribution nippone aux études sur I'histoire
del'lran a la période musulmane (a partir du xvi®s.)
est souvent malheureusement négligée par des cher-
cheurs occidentaux ne maitrisant pas le japonais ().
On ne peut donc que se féliciter de la publication en
anglais de l'ouvrage de Nobuaki Kondo, Professeur
au Research Institute for Languages and Cultures of
Asia and Africa (ILCAA), Tokyo University of Foreign
Studies . Il 'agit d’un travail synthétique qui réunit
et affine plus d’'une décennie de recherches menées
par l'auteur sur I'histoire sociale, juridique et urbaine
de la capitale iranienne, Téhéran, a Iépoque gajar
(1796-1925).

Louvrage (196 p.) est divisé en huit chapitres,
accompagnés d’un index. Apreés avoir évoqué l'état
de la recherche dans l'introduction (p. 1-10), il
s'interroge, dans le premier chapitre, « The historical
development of Tehran » (p. 11-21), sur les références
a Téhéran dans la littérature européenne et persane.
Décrit au xive siecle comme un village situé au nord
de I'ancienne ville de Rayy, Téhéran prit rapidement
la forme d’'une localité (gasba) avant que ne lui soit
accordé le statut de ville (Sahr), entourée par un mur
en 964-965 A.H./1557-1558, a 'époque safavide, sous
I'ordre de Tahmasp I. A la fin du xvine siécle, compte
tenu de son expansion urbaine inégalée pour I'lran en
termes de population et de superficie, et au vu de sa
localisation géostratégique, le premier $ah qajar, Aqa
Mohammad Han Q3jar, en fit sa capitale. Lauteur
étudie ensuite l'organisation des administrations
centrale et locale a Téhéran au xix¢ siecle. Il distingue
comme responsables de 'administration locale, le
gouverneur, le vazir, le kalantar et le kadhoda. Ces
deux derniéres fonctions seront remplacées a partir
de 1878 par le ra’is-e mahalle et une police moderne.
Quant a I'administration centrale de I'Etat qajar,
elle était incarnée par le $ah, le Grand Vizir (sadr-e
a‘zam) et I'amir-e divan ou Responsable de la Cour
royale (divanhdne-ye mobarake). Toutefois, suite
aux réformes institutionnelles, l'office de Grand Vizir

(1) Pour larecherche japonaise sur I'histoire de I'lran a la période

musulmane, voir l'article de I'auteur, N. Kondo, « Iranian History
— Reaching a New Stage », Orient vol. xxxvii (2002), p. 49-64.

(2) Pour les travaux de l'auteur, parus en anglais depuis 2001,

voir la bibliographie, p. 188-189.
|

fut aboli dans la deuxieme moitié du xix¢ siecle et
remplacé par six ministéres: ministére de I'Intérieur,
ministére de la Guerre, ministere des Pensions, minis-
tere des Affaires étrangeres, ministére des Finances
et ministére de la Justice. Par ailleurs, un tribunal
moderne (divanhane-ye ‘adliye) ®) présidé par le
Ministre de la Justice (vazir-e ‘adliye) fut établi et
prit progressivement la place de la Cour royale et de
I'amir-e divan dans la gestion des contentieux.

Le deuxieme chapitre, «Judicial system » (p. 22-
37), est consacré a l'organisation de 'administration
judicaire a Téhéran au xix¢ siecle, en particulier a
la répartition des compétences et aux réformes
judicaires. Les kalantar-s et kadhoda-s arrétaient des
criminels alors que le gouverneur et le vazir avaient
la charge de juger des crimes. Le divanhane avait la
compétence pour juger des crimes, mais pouvait
aussi, de méme que des tribunaux religieux, juger des
litiges relatifs aux affaires civiles. Si le gouverneur, le
vazir et le divanhane appliquaient parfois des peines
discrétionnaires, la loi islamique restait la référence
normative du droit. En effet, les tribunaux religieux,
«sharia courts » (dont il sera question plus loin),
étaient étroitement liés a 'administration de la justice
par le gouverneur, le vazir et le divanhdne. D’'une
part, ils assuraient la préparation des documents
juridiques (actes, décrets, avis) confirmant les droits
des parties aux proces criminels ou civils, et, d’autre
part, la cloture de ceux-ci par la prise d’'un serment
ou par la conciliation. Enfin, l'auteur réussit tres bien a
démeéler, a partir de 1860, I'historique des institutions
qui servaient a récolter des pétitions dans les pro-
vinces pour le compte de I'administration centrale.

Le troisieme chapitre, « Sharia court » (p. 38-57),
revient dans un premier temps sur un probleme
épineux: qui présidait au tribunal religieux en Iran
a Iépoque qajar ? A Téhéran, de méme qu’a Tabriz
a cette époque (), la gestion des tribunaux religieux
n‘était pas le monopole d’'un fonctionnaire nommé
par le pouvoir central comme le qadi dans 'Empire
ottoman voisin. En revanche, le fait d’étre reconnu
comme juriste qualifié (mojtahed) était la condition
la plus significative pour pouvoir légaliser des actes

(3) Laprésence d’'un divanhane-ye ‘adliye a Téhéran est attestée
dans les sources qajars dés 23 Zelhejje 1273 AH/14 ao(it 1857. Le
premier divanhane-ye ‘adliye dans les provinces aurait été établi
aSiraz, entre 1877 et 1881, voir les notes en fin de chapitre n°® 31
et n® 64, p. 35-36.

(4) Voir C. Werner, « What is a Mujtahid? Functions and
Stratification of Tabrizi ‘Ulama in the Early Qajar Period », Islamic
Area Studies Working Paper Series 19, Tokyo 2000. |

BCAI 32

BCAIl en ligne

54

BCAI 32 (2018) Kondo Nobuaki: Islamic Law and Society in Iran: A Social History of Qajar Tehran, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

juridiques ® et pour émettre des avis et des décisions
juridiques (. Dans un deuxiéme temps, I'auteur
présente le contenu de trois registres issus des tribu-
naux religieux du quartier de Sangelaj, a Téhéran, a
I'époque gajar. Les deux premiers, couvrant la période
de 1867 a 1868, puis de 1875 a 1879, appartiennent
a Sayyed Mohammad Sadeq Tabataba'i Sangelaji
(m. 1883), le troisieme, couvrant les années 1886 a
1889, a Sayh Fazlo'llah Nari (m. 1909). Compte-tenu
du nombre relativement restreint des documents
enregistrés relatifs aux proces, I'auteur suggere que
ces tribunaux religieux se soient davantage occupés
de la préparation et de la notarisation des actes que
de l'arbitrage des conflits. Enfin, l'auteur propose une
typologie des documents enregistrés par Sangelaji
relatifs a l'arbitrage des conflits 7). Il distingue ici
entre quatre types de documents: (1) «deed type
hokm »; (2) « question-answer hokm »; (3) «fatva »
et (4) des actes juridiques du type mosdlehe, rédigés
pour cléturer des proces par la conciliation (),

Le quatrieme chapitre, « An actual dispute:
the case of double vagf » (p. 58-73) est consacré a
I'étude d’un litige complexe qui s'est déroulé autour
du village de Bordabad, dans la banlieue ouest de
Téhéran entre 1835 et 1914. Ce village fut établit
comme vaqf deux fois, en 1835 par Hajiye Badr Nesa’
Hanom, un membre de la famille royale gajar, puis en
1848 par Sohrab Han Goriji, un militaire rattaché a la
Cour royale. Limbrication des pouvoirs politique et
religieux en Iran au cours du xix¢ siecle déterminait
lequel des deux vagf-s était reconnu comme valide.
Dans ce contexte, la fonction principale des écrits
des juristes, dénommés souvent sans distinction
«hokm », nétait pas de nature a trancher le litige,
mais permettait de confirmer la réclamation des
parties pendant les proces. En 1914, enfin, le nouveau
ministere du Vagf iranien reconnut la validité du deu-
xieme vagf. Ce faisant, il annula des décisions et des
avis juridiques antérieurs confirmant le premier vaqf,

(5) Voir le cas de I'acte du vaqf d'Ostad ‘Abbas dans N. Kondo,
« The Wagf of Ostad Abbas: Rewrites of the Deeds in Qajar
Tehran », in N. Kondo éd., Persian Documents: Social History of
Iran and Turan in the Fifteenth-Nineteenth Centuries, London,
RoutledgeCurzon, 2003, p. 116

(6) Voir le litige autour du vaqf des Dirazgist a Astarabad, dans
Z. Bhalloo, « The Qajar jurist and his ruling: A study of judicial
practice in nineteenth century Iran », Unpublished D.Phil. thesis,
University of Oxford, 2013, p. 291-157.

(7) D’apres l'auteur, ces documents enregistrés ne sont que
des résumés des documents réels (p. 44). Pour un document
existant, relatif a un litige autour du vaqf dans les provinces, voir
Z. Bhalloo et O. Rezai, « A sharia court document from Neyriz,
Fars (1303/1886) », Studia Iranica 46/1 (2017), p. 77-106.

(8) Pour ces différents types de documents, voir également
Z. Bhalloo, « The Qajar jurist and his ruling », p. 48-101 et

p. 228-230.
|

y compris celles émises par les plus savants juristes
chiites duodécimains, résidant dans des villes saintes
chiites de I'lraq (‘atabat). Cela démontre, selon
I'auteur, I'indépendance judiciaire de I'Etat-nation
iranien par rapport aux juristes des ‘atabdt en ce qui
concerne la juridiction religieuse.

Dans le cinquieme chapitre, « Attestations and
transactions in sharia courts » (p. 74-95), l'auteur
procéde a une analyse qualitative et quantitative
des différents types de transactions commerciales
enregistrés dans les trois registres des tribunaux
religieux de Téhéran évoqués dans le deuxieme cha-
pitre. Cette analyse montre |'importance du type
de contrat connu sous le nom de mosalehe, utilisé
pour enregistrer divers types de transactions, tels la
vente (mobaye'e), la donation (hebe), le bail (ejare)
et la vente conditionnelle (mobayee-ye Sartiye). Par
ailleurs, contrairement a ce que l'on pourrait croire,
le prét d’argent a intérét était une pratique courante
a travers la vente conditionnelle, ainsi que par des
transactions du type deyn, qarz et estedane (p.79-
88). La derniére partie du chapitre examine les attes-
tations que l'on trouve dans ces registres. Lauteur
reléeve: (1) des confirmations de décisions émises
par d’autres juristes et parfois par le divanhane;
(2) des confirmations d’authenticité d'écriture; (3)
des notes de suivi, en particulier pour des ventes
conditionnelles, et (4) des notes suggérant que les
registres furent consultés pour confirmer des transac-
tions anciennes ou préparer de nouveaux documents
lorsque les orignaux étaient perdus. L'auteur montre
également comment l'origine géographique ainsi que
le parcours de Sangelaji et de Nuri peuvent expliquer
I'identité sociale des personnes fréquentant leurs
tribunaux respectifs. Enfin, les transactions enregis-
trées par Sangelaji et NGri concernent des biens non
seulement a Téhéran mais aussi dans les provinces
d’lran et méme dans les villes saintes d’lrag, ce qui
laisse penser que les tribunaux religieux iraniens, a
cette époque, n‘avaient pas de compétence territo-
riale bien définie.

Les trois derniers chapitres sont consacrés
a I’étude du role social et économique du vagf
a Téhéran. Dans le sixieme chapitre, « Vagf-s in
Tehran » (p. 96-123), I'auteur montre que I'Etat
gajar ne contrélait qu'une minorité des vaqf-s a
Téhéran. Les tentatives de répertorier les vagf-s ou
méme ['‘établissement en 1854 d'un ministére des
Pensions et des Fondations religieuses (vezdrat-e
vaza'ef va mowqdfat) n’a pas diminué la mainmise
des tribunaux religieux sur les affaires relatives aux
vaqf. L'auteur poursuit son étude par une analyse
quantitative des données dans 260 actes de vaqf
de Téhéran datant de 1201-1291 A.H./1786-1883.

Il s'intéresse au statut social des fondateurs, aux
|

BCAI 32

BCAIl en ligne

55

BCAI 32 (2018) Kondo Nobuaki: Islamic Law and Society in Iran: A Social History of Qajar Tehran, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

types de propriétés urbaines ou rurales constituées
comme vaqf, aux objectifs de ces vaqgf-s et enfin a leur
contréle et a leur administration. Lauteur conclut le
chapitre en évoquant deux vagf-s importants, celui
d’'une école religieuse, Marvi Madrase, et d'un canal
distribuant de l'eau a la ville, le Qanat-e Naseriye, ainsi
que des vaqf-s fondés a Téhéran par des marchands
et des femmes souvent pour des cérémonies de deuil
de 'emam Hoseyn.

Dans le septieme chapitre, « Vaqf and private
property » (p. 124-145), 'auteur examine le réle du
vaqf dans la gestion des propriétés privées. Il sappuie,
d’'une part, sur I’étude des propriétés de quatre
individus éminents de Téhéran, dont trois hommes
politiques, Mirza Mohammad Safi” Mazandarani,
Manacehr Han Mo‘tamed al-Dowle, Mahmad Han
Kalantar, et, un marchand, Hajji Mohammad Hasan
Kolahdiz. Lauteur étudie d’autre part dans quelle
mesure les magasins et les espaces commerciaux
(saray) du Grand Bazar de Téhéran étaient constitués
comme vagqf. Cette recherche montre que le vagf
n‘était qu’un outil dans la gestion des propriétés
privées a Téhéran a I'époque qajar, et, par ailleurs,
qu'ils ne contribuait pas directement a I'expansion
urbaine. En effet, des magasins et des saray-s du
Grand Bazar étaient constitués graduellement en
vaqf, et, dans le cas des saray-s, pareillement, bien
apres leur construction.

Le huitieme et dernier chapitre, « Transformation
of vagf-s » (p. 146-165) étudie les transformations en
termes administratifs et fonciers qui furent appor-
tées a deux vaqf-s de Téhéran, fondés a la période
safavide. Le premier vaqf est celui de l'ancienne
mosquée congrégationnelle de Téhéran (masjed-e
jame") située au centre du Grand Bazar. Lauteur
montre que ses administrateurs, issus de maniére
hériditaire de la famille emam-e jama‘at, ont réussi,
non seulement a sauvegarder et a augmenter les
propriétés foncieres faisant partie du vaqgf safavide
originel, mais aussi, qu'ils sont parvenus a se faire
nommer administrateurs d’autres vagf-s, lesquels
n‘avaient aucun rapport avec le vaqf de la mosquée
congrégationnelle. Quoiqu’il en soit, de nouveaux
espaces de priére (Sabestan) faisant partie des vaqgf-s
gérés par d'autres administrateurs furent ajoutés
autour de l'ancien espace de priére de la mosquée
congrégationnelle. Par conséquent, a I'époque gajar
la gestion des vaqf-s de I'ancienne mosquée congré-
gationnelle élargie n‘était plus assurée que par la
famille emdam-e jama‘at. Le deuxiéme vagf étudié
est celui des quatorze infaillibles (cahardah ma‘sim)
fondé par la famille royale safavide. Ce vaqf, composé
principalement des terres situées au sud-ouest de
Téhéran fut géré par 'administration centrale avant

de devenir, a I'®poque gajar, un vagf privé sous le
|

contréle d’'une famille de sayyid-s. La gestion du vaqf
par cette famille, ainsi que diverses tentatives de la
part de locataires puissants cherchant a s'approprier
des terres, redessinent complétement les frontieres
de la propriété fonciére rurale et urbaine qui faisaient
partie de ce vaqf au cours du xix¢ siecle (cf. fig. 8.2,
p. 154 et fig. 8.3, p. 157).

Nobuaki Kondo signe ici un ouvrage remarqua-
blement bien documenté qui servira de base a tout
futur travail sur I'histoire de 'administration judicaire
et du vagf en Iran a I'époque contemporaine.

Zahir Bhalloo

Berlin Graduate School
Muslim Cultures and Societies,
Freie Unviersitdt Berlin

BCAI 32

BCAIl en ligne

56

BCAI 32 (2018) Kondo Nobuaki: Islamic Law and Society in Iran: A Social History of Qajar Tehran, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

