| Il. HisTOIRE |

MaNzANO Miguel Angel,

et EL HOuR Rachid (ed.)

Politica, sociedad e identidades en el Occidente
islamico (siglos XI-XIV)

Salamanque, Ediciones Universidad de
Salamanca

2016, 188 p.

ISBN: 978-8490126929

Professeurs a 'université de Salamanque, Miguel
Angel Manzano et Rachid el Hour, proposent, avec
cet ouvrage, quelques contributions produites dans
le cadre d’'un projet de recherche intitulé Identidades,
Arabismo y Dinastias Bereberes (siglos XI-XIV).

La présentation de l'ouvrage, signée des deux
éditeurs, s'ouvre par un résumé de la pensée khald(i-
nienne formulé par Abdallah Laroui: 'homme aurait,
par essence, vocation a construire une culture, no-
tamment par I'intermédiaire de I'Etat. L'ensemble de
l'ouvrage repose sur l'articulation de ce constat avec le
concept d'«identité », défini comme «l'assomption
de valeurs, symboles, croyances, idées et attitudes
de la part d'un groupe qui, dans ses relations avec
les autres et dans sa maniere d'appréhender la réalité,
agit conformément a ceux-ci et, ce qui est peut-étre
plus important, recherche une reconnaissance par
leur intermédiaire, tant dans le moment présent que
dans les temps passés » (p. 9). Clest précisément pour
offrir différentes perspectives quant a ces identités,
que l'on sait multiples dans le contexte de '’Andalus
des empires berberes, que sont rassemblées dans ce
recueil neuf contributions (sept en espagnol, deux
en francais). Trois thématiques, qui se distinguent
par des enjeux différents, sont abordées.

Un premier ensemble est centré sur les acteurs
politiques et institutionnels, et en particulier sur
les processus de transgression des identités cultu-
relles de la part d’acteurs bien définis, que sont les
Hammadides (405/1015-547/1152), étudiés par
Allaoua Amara (p. 43-56), et les tribus berbéres ins-
tallées en al-Andalus aux lendemains de la conquéte,
que Pierre Guichard aborde grace au chapitre que
leur a consacré Ibn Hazm (384/994-456/1064) dans
sa Gamharat ansab al-Arab (p. 99-111), dont il
donne d’ailleurs une traduction francaise. Faisant la
liste d’'un certain nombre de «familles » (buyutat)
d'origine berbere, ce texte, bien qu'étayé par un savoir
recueilli oralement par l'auteur au cours de séjours
dans la Marche et au Levant, laisse pourtant de
nombreux points dans 'ombre. Sans doute, certains
de ces silences sont-ils le reflet d’'une arabisation qui
a fait perdre a certaines familles le souvenir de leur
origine berbeére (p. 110). Létude des Bant Hammad,

qui sert en effet de prétexte a une réflexion plus large
|

sur la culture de la tribu des Sanhaga, est plus sure:
l'auteur remarque qu'ils se convertirent a I'islam kha-
ridjite au 1¢/vine siecle, avant de rejoindre le chiisme
des Fatimides au 1v¢/x¢siécle, et, enfin le sunnisme
malékite au début du v¢/xi¢siécle — comme leurs
cousins badisides. Plus généralement, bien qu’usant
de concepts sans doute discutables (comme «la
berbérité », p. 51), l'auteur démontre que, dans ce
contexte particulier, 'accession au pouvoir a conduit
la dynastie a assimiler, de maniére tout a fait pragma-
tique, une partie des codes orientaux, notammenten
termes de culture politique.

En temps de crise, les identités socio-politiques
pouvaient également connaitre des processus de
reformulation, comme en témoignent les premiers
regnes de la dynastie mérinide qu'étudie Miguel
Angel Manzano (p. 113-126). Ceux-ci se caracté-
risent en effet par une logique opposée a celle des
Hammadides: les sultans s’y sont efforcés de définir
un modele dynastique qui leur était propre, fondé sur
I'expansion et I'unification du territoire. En ce sens, ils
assumaient pleinement I'héritage almohade, comme
les Hafsides a la méme époque. Cette politique entrait
cependant en conflit avec une économie politique
encore structurée par des logiques claniques, qui
s'entrechoquaient lors des successions. Aussi les
sultans prirent-ils I'habitude d’envoyer, sous le pré-
texte du gihad, les éléments les plus instables de la
famille a Grenade. Les regnes de la premiere moitié
du vine¢/xive siecle consacrerent cette politique de
stabilisation, notamment sous le regne d’Abi-I-Hasan,
qui plaga plus globalement son sultanat dans une
position d’hégémonie régionale, bien que conservant
une forte identité. Enfin, poursuivant son travail sur le
fonctionnement des institutions judiciaires dans les
marges d’al-Andalus, I'étude que propose Rachid el-
Hour du cadicat d’'lznajar (en Andalousie centrale) a
I'époque almoravide offre une perspective plus ciblée
(p. 65-72). La paucité des données relatives a cette
institution, quelques mentions tout au plus, ne lui
permet cependant de formuler que des hypotheses
évanescentes, en particulier le fait que la « situation
de frontiere » que connut la ville, entre les taifas, puis
les provinces, de Séville et de Grenade, aurait conduit
a une reformulation partielle de la fonction, ce qu'il
n'est guere possible de vérifier dans la documentation.

Un second ensemble de contributions aborde la
question des identités linguistiques, qui soulevaient
des problématiques relativement vives en Occident
musulman, ou l'arabité a connu des destins divers.
Au Maghreb, les langues berberes étaient en effet
restées tres présentes: Mohamed Meouak (p. 151-
164) démontre méme qu'elles jouérent un réle
essentiel (voire « moteur », cf. p. 159) dans la diffu-

sion de l'islam a I'échelle de I'ensemble de la région.
|

BCAI 32 47
BCAI 32 (2018) Manzano Miguel Angel & El Hour Rachid (ed.): Politica, sociedad e identidades en el Occidente islamico (siglos XI-XIV), recensé par Aurélien Montel
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

C'est, en tout cas, la conclusion qu'il tire de I'analyse
de sources diverses, affirmant le réle des Berberes
dans la construction historique d'un Maghreb qui
doit pourtant a la langue arabe jusqu’a son nom. En
al-Andalus cependant, la langue arabe sétait imposée
de maniére plus large (et selon des modalités notam-
ment mises en lumiére par les travaux de Cyrille
Aillet sur les chrétiens d’al-Andalus). Les progres de
la Reconquéte y ont donc bouleversé la situation et
mis en place une situation linguistique tout a fait
originale: c’est sur les débats juridiques nés de cette
redéfinition que se penche Alfonso Carmona (p. 57-
65). A partir du cas, exposé au cadi de Cordoue Ibn
Rusd (m. 520/1126), d'un musulman qui parlait en
langue romane et avait maudit la langue arabe, puis
d’'une question posée a un membre de la famille
de juristes tlemcéniens des Bani Marzliq quant a
la validité d’'un serment prété en langue non-arabe
(“‘agamiyya), Alfonso Carmona illustre de maniére
tres claire la maniére dont les bouleversements (géo)
politiques ont amené l'lslam occidental a repenser
son rapport a une identité linguistique fondamentale,
I'arabité, et, plus globalement, a adopter une position
pragmatique sur ces questions qui ne s'étaient que
rarement présentées aux juristes d’Occident; les
hanéfites avaient cependant connu des problémes
similaires, lors du processus d'islamisation des Turcs.
La question des identités cultu(r)elles a enfin
suscité 'intérét du derniers tiers des auteurs. Par deux
lectures différentes — qui se juxtaposent davantage
quelles ne se complétent — Maribel Fierro développe
ainsi, en premier lieu, une relecture de la biographie
du mahdi Ibn Tamart, fondateur du mouvement
almohade (p. 73-97), dans laquelle elle choisit une ap-
proche individuelle du phénomeéne. En sappuyant sur
des sources bien connues des historiens (al-Baydagq,
Ibn al-Qattan, etc.) dont elle renouvelle I'analyse,
son enquéte s'attache a montrer comment le savoir
du prédicateur, qui procédait d’'une religiosité par-
ticuliére et d’'un regard spécifique sur le monde, lui
a permis d'acquérir un charisme particulier... Elle
montre aussi comment il a aussi influencé la maniére
dont sa biographie fut couchée par écrit, justifiant la
mise en avant de ce savoir omniscient que I'on prétait
au mahdr. Deux autres lectures, collectives, cette fois-
ci, permettent d’aborder la question sous un angle
légerement différent, dans le contexte d’'un Andalus
en crise. A partir d’'un travail prosopographique
effectué sur les milieux savants de Murcie pendant
le «régne » d’lbn Mardanis (542/1147-567/1172)
(p. 13-41), Victoria Aguilar essaie de démontrer que
la ville a connu, dans ce contexte socio-politique
difficile, son plus grand rayonnement intellectuel.
Les 96 individus qu'elle a dénombrés représentent

en effet pres du tiers des savants murciens connus
|

pour I'ensemble de la période médiévale. L'absence
de réflexion sur le corpus utilisé pour construire
ce répertoire relativise cependant la portée de ses
conclusions: nombre de ces oulémas ont fait l'objet
d’une notice dans la Takmila d'Ibn al-Abbar qui, né
a Valence en 595/1198, connaissait bien la région
et I'a nettement mieux documentée que d’autres.
Manuela Marin fait enfin la synthése de I'histoire
d’'une famille malaguene, les Bana Sahil, a l'origine
de la tariga sahiliyya (p. 127-150). Cette confrérie
a en effet connu un développement notable sur le
littoral de I'émirat nasride au vin¢/xive siecle, ou elle
est notamment signalée par Ibn Battita (703/1304-
779/1377). Linstitutionnalisation de la tariga a deés
lors accompagné, par la mise en place d'une identité
culturelle bien visible, I'entretien de la position socio-
politique proéminente de cette famille, dont les aieux
avaient pourtant occupé de hautes fonctions au sein
de 'administration mérinide.

L'ouvrage souléve, c'est indéniable, des pistes de
réflexion tout-a-fait pertinentes quant a la capacité
d’acteurs de nature et d'échelles diverses a assumer
des identités ouvertes, en constante redéfinition dans
un Occident musulman qui connait, entre le v¢/xi¢
et le viné/xive siecle, d'importantes mutations, en
particulier 'arrivée au pouvoir de dynasties berbéres
et les progres de la Reconquista. Il souffre cependant
d’'un manque de contextualisation épistémolo-
gique: I'absence d’introduction qui aurait permis de
présenter les thématiques et les concepts abordés,
tout en les replagant dans une historiographie plus
large, amoindrit nettement la portée du propos. Un
développement plus poussé des questionnements
qu'ils font émerger dans le contexte de cet Occident
musulman tardif, aurait sans nul doute donné davan-
tage de cohérence au choix des contributions, qui
apparaissent, en l'état, diverses, voire disparates.

Aurélien Montel

Doctorant, université Lyon 2 - UMR 5648-CIHAM
Ecole des Hautes Etudes Hispaniques et Ibériques -
Casa de Veldzquez

BCAI 32 48

BCAI 32 (2018) Manzano Miguel Angel & El Hour Rachid (ed.): Politica, sociedad e identidades en el Occidente islamico (siglos XI-XIV), recensé par Aurélien Montel
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

