
	 BCAI 32	 47

III. Histoire

Manzano �Miguel Ángel,  
et El Hour Rachid (ed.) 
Política, sociedad e identidades en el Occidente 
islámico (siglos XI-XIV)

Salamanque, Ediciones Universidad de 
Salamanca 
2016, 188 p. 
ISBN : 978-8490126929

Professeurs à l’université de Salamanque, Miguel 
Ángel Manzano et Rachid el Hour, proposent, avec 
cet ouvrage, quelques contributions produites dans 
le cadre d’un projet de recherche intitulé Identidades, 
Arabismo y Dinastías Bereberes (siglos XI-XIV). 

La présentation de l’ouvrage, signée des deux 
éditeurs, s’ouvre par un résumé de la pensée khaldû-
nienne formulé par Abdallah Laroui : l’homme aurait, 
par essence, vocation à construire une culture, no-
tamment par l’intermédiaire de l’État. L’ensemble de 
l’ouvrage repose sur l’articulation de ce constat avec le 
concept d’« identité », défini comme « l’assomption 
de valeurs, symboles, croyances, idées et attitudes 
de la part d’un groupe qui, dans ses relations avec 
les autres et dans sa manière d’appréhender la réalité, 
agit conformément à ceux-ci et, ce qui est peut-être 
plus important, recherche une reconnaissance par 
leur intermédiaire, tant dans le moment présent que 
dans les temps passés » (p. 9). C’est précisément pour 
offrir différentes perspectives quant à ces identités, 
que l’on sait multiples dans le contexte de l’Andalus 
des empires berbères, que sont rassemblées dans ce 
recueil neuf contributions (sept en espagnol, deux 
en français). Trois thématiques, qui se distinguent 
par des enjeux différents, sont abordées.

Un premier ensemble est centré sur les acteurs 
politiques et institutionnels, et en particulier sur 
les processus de transgression des identités cultu-
relles de la part d’acteurs bien définis, que sont les 
Hammadides (405/1015-547/1152), étudiés par 
Allaoua Amara (p. 43-56), et les tribus berbères ins-
tallées en al-Andalus aux lendemains de la conquête, 
que Pierre Guichard aborde grâce au chapitre que 
leur a consacré Ibn Ḥazm (384/994-456/1064) dans 
sa Ğamharat ansāb al-‘Arab (p. 99-111), dont il 
donne d’ailleurs une traduction française. Faisant la 
liste d’un certain nombre de « familles » (buyutāt) 
d’origine berbère, ce texte, bien qu’étayé par un savoir 
recueilli oralement par l’auteur au cours de séjours 
dans la Marche et au Levant, laisse pourtant de 
nombreux points dans l’ombre. Sans doute, certains 
de ces silences sont-ils le reflet d’une arabisation qui 
a fait perdre à certaines familles le souvenir de leur 
origine berbère (p. 110). L’étude des Banū Ḥammād, 
qui sert en effet de prétexte à une réflexion plus large 

sur la culture de la tribu des Ṣanhāğa, est plus sûre: 
l’auteur remarque qu’ils se convertirent à l’islam kha-
ridjite au iie/viiie siècle, avant de rejoindre le chiisme 
des Fatimides au ive/xe siècle, et, enfin le sunnisme 
malékite au début du ve/xie siècle – comme leurs 
cousins badisides. Plus généralement, bien qu’usant 
de concepts sans doute discutables (comme « la 
berbérité », p. 51), l’auteur démontre que, dans ce 
contexte particulier, l’accession au pouvoir a conduit 
la dynastie à assimiler, de manière tout à fait pragma-
tique, une partie des codes orientaux, notamment en 
termes de culture politique.

En temps de crise, les identités socio-politiques 
pouvaient également connaître des processus de 
reformulation, comme en témoignent les premiers 
règnes de la dynastie mérinide qu’étudie Miguel 
Ángel Manzano (p. 113-126). Ceux-ci se caracté-
risent en effet par une logique opposée à celle des 
Hammadides : les sultans s’y sont efforcés de définir 
un modèle dynastique qui leur était propre, fondé sur 
l’expansion et l’unification du territoire. En ce sens, ils 
assumaient pleinement l’héritage almohade, comme 
les Hafsides à la même époque. Cette politique entrait 
cependant en conflit avec une économie politique 
encore structurée par des logiques claniques, qui 
s’entrechoquaient lors des successions. Aussi les 
sultans prirent-ils l’habitude d’envoyer, sous le pré-
texte du ğihād, les éléments les plus instables de la 
famille à Grenade. Les règnes de la première moitié 
du viiie/xive siècle consacrèrent cette politique de 
stabilisation, notamment sous le règne d’Abū-l-Ḥasan, 
qui plaça plus globalement son sultanat dans une 
position d’hégémonie régionale, bien que conservant 
une forte identité. Enfin, poursuivant son travail sur le 
fonctionnement des institutions judiciaires dans les 
marges d’al-Andalus, l’étude que propose Rachid el-
Hour du cadicat d’Iznájar (en Andalousie centrale) à 
l’époque almoravide offre une perspective plus ciblée 
(p. 65-72). La paucité des données relatives à cette 
institution, quelques mentions tout au plus, ne lui 
permet cependant de formuler que des hypothèses 
évanescentes, en particulier le fait que la « situation 
de frontière » que connut la ville, entre les taïfas, puis 
les provinces, de Séville et de Grenade, aurait conduit 
à une reformulation partielle de la fonction, ce qu’il 
n’est guère possible de vérifier dans la documentation. 

Un second ensemble de contributions aborde la 
question des identités linguistiques, qui soulevaient 
des problématiques relativement vives en Occident 
musulman, où l’arabité a connu des destins divers. 
Au Maghreb, les langues berbères étaient en effet 
restées très présentes : Mohamed Meouak (p. 151-
164) démontre même qu’elles jouèrent un rôle 
essentiel (voire « moteur », cf. p. 159) dans la diffu-
sion de l’islam à l’échelle de l’ensemble de la région. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Manzano Miguel Ángel & El Hour Rachid (ed.): Política, sociedad e identidades en el Occidente islámico (siglos XI-XIV), recensé par Aurélien Montel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 48

III. Histoire

C’est, en tout cas, la conclusion qu’il tire de l’analyse 
de sources diverses, affirmant le rôle des Berbères 
dans la construction historique d’un Maghreb qui 
doit pourtant à la langue arabe jusqu’à son nom. En 
al-Andalus cependant, la langue arabe s’était imposée 
de manière plus large (et selon des modalités notam-
ment mises en lumière par les travaux de Cyrille 
Aillet sur les chrétiens d’al-Andalus). Les progrès de 
la Reconquête y ont donc bouleversé la situation et 
mis en place une situation linguistique tout à fait 
originale : c’est sur les débats juridiques nés de cette 
redéfinition que se penche Alfonso Carmona (p. 57-
65). À partir du cas, exposé au cadi de Cordoue Ibn 
Rušd (m. 520/1126), d’un musulman qui parlait en 
langue romane et avait maudit la langue arabe, puis 
d’une question posée à un membre de la famille 
de juristes tlemcéniens des Banū Marzūq quant à 
la validité d’un serment prêté en langue non-arabe 
(ʿaǧāmiyya), Alfonso Carmona illustre de manière 
très claire la manière dont les bouleversements (géo)
politiques ont amené l’Islam occidental à repenser 
son rapport à une identité linguistique fondamentale, 
l’arabité, et, plus globalement, à adopter une position 
pragmatique sur ces questions qui ne s’étaient que 
rarement présentées aux juristes d’Occident ; les 
hanéfites avaient cependant connu des problèmes 
similaires, lors du processus d’islamisation des Turcs.

La question des identités cultu(r)elles a enfin 
suscité l’intérêt du derniers tiers des auteurs. Par deux 
lectures différentes – qui se juxtaposent davantage 
qu’elles ne se complétent – Maribel Fierro développe 
ainsi, en premier lieu, une relecture de la biographie 
du mahdī Ibn Tūmart, fondateur du mouvement 
almohade (p. 73-97), dans laquelle elle choisit une ap-
proche individuelle du phénomène. En s’appuyant sur 
des sources bien connues des historiens (al-Bayḏaq, 
Ibn al-Qaṭṭān, etc.) dont elle renouvelle l’analyse, 
son enquête s’attache à montrer comment le savoir 
du prédicateur, qui procédait d’une religiosité par-
ticulière et d’un regard spécifique sur le monde, lui 
a permis d’acquérir un charisme particulier… Elle 
montre aussi comment il a aussi influencé la manière 
dont sa biographie fut couchée par écrit, justifiant la 
mise en avant de ce savoir omniscient que l’on prêtait 
au mahdī. Deux autres lectures, collectives, cette fois-
ci, permettent d’aborder la question sous un angle 
légèrement différent, dans le contexte d’un Andalus 
en crise. À partir d’un travail prosopographique 
effectué sur les milieux savants de Murcie pendant 
le « règne » d’Ibn Mardanīš (542/1147-567/1172) 
(p. 13-41), Victoria Aguilar essaie de démontrer que 
la ville a connu, dans ce contexte socio-politique 
difficile, son plus grand rayonnement intellectuel. 
Les 96 individus qu’elle a dénombrés représentent 
en effet près du tiers des savants murciens connus 

pour l’ensemble de la période médiévale. L’absence 
de réflexion sur le corpus utilisé pour construire 
ce répertoire relativise cependant la portée de ses 
conclusions : nombre de ces oulémas ont fait l’objet 
d’une notice dans la Takmīla d’Ibn al-Abbār qui, né 
à Valence en 595/1198, connaissait bien la région 
et l’a nettement mieux documentée que d’autres. 
Manuela Marín fait enfin la synthèse de l’histoire 
d’une famille malaguène, les Banū Ṣāḥil, à l’origine 
de la ṭarīqa ṣāḥiliyya (p. 127-150). Cette confrérie 
a en effet connu un développement notable sur le 
littoral de l’émirat nasride au viiie/xive siècle, où elle 
est notamment signalée par Ibn Baṭṭūṭa (703/1304-
779/1377). L’institutionnalisation de la ṭarīqa a dès 
lors accompagné, par la mise en place d’une identité 
culturelle bien visible, l’entretien de la position socio-
politique proéminente de cette famille, dont les aïeux 
avaient pourtant occupé de hautes fonctions au sein 
de l’administration mérinide. 

L’ouvrage soulève, c’est indéniable, des pistes de 
réflexion tout-à-fait pertinentes quant à la capacité 
d’acteurs de nature et d’échelles diverses à assumer 
des identités ouvertes, en constante redéfinition dans 
un Occident musulman qui connaît, entre le ve/xie 
et le viiie/xive siècle, d’importantes mutations, en 
particulier l’arrivée au pouvoir de dynasties berbères 
et les progrès de la Reconquista. Il souffre cependant 
d’un manque de contextualisation épistémolo-
gique : l’absence d’introduction qui aurait permis de 
présenter les thématiques et les concepts abordés, 
tout en les replaçant dans une historiographie plus 
large, amoindrit nettement la portée du propos. Un 
développement plus poussé des questionnements 
qu’ils font émerger dans le contexte de cet Occident 
musulman tardif, aurait sans nul doute donné davan-
tage de cohérence au choix des contributions, qui 
apparaissent, en l’état, diverses, voire disparates. 

Aurélien Montel 
Doctorant, université Lyon 2 - UMR 5648-CIHAM 
École des Hautes Études Hispaniques et Ibériques - 

Casa de Velázquez

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Manzano Miguel Ángel & El Hour Rachid (ed.): Política, sociedad e identidades en el Occidente islámico (siglos XI-XIV), recensé par Aurélien Montel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

