
	 BCAI 32	 39

III. Histoire

König, �Daniel G. 
Arabic-Islamic Views of the Latin West.  
Tracing the Emergence of Medieval Europe 

Oxford University Press, Oxford  
2015, 448 p. 
ISBN : 9780198737193

Dans cet ouvrage, qui a été récompensé, en 
juillet 2016, par le « Prize of the Humboldt University 
for outsdanding performance in Medieval History », 
financé par la Fondation Michael-und-Claudia-
Borgolte, Daniel König [DK] continue à creuser un 
sillon qu’il trace depuis quelques années. Intéressé 
jusqu’ici par les transferts culturels, il intègre plus 
nettement à son dernier ouvrage une dimension 
d’histoire globale et transculturelle.

L’idée principale du livre est de suivre l’affirma-
tion de l’Europe latine (« Latin-Christian societies », 
selon l’expression choisie par l’auteur) entre le viie 
et le xve siècle et d’utiliser pour ce faire des sources 
rarement sollicitées dans ce but : les textes « Arabic-
Islamic » (expression utilisée par DK et renvoyant de 
manière exclusive à une pensée musulmane exprimée 
en arabe, distincte donc de l’« arabo-musulman » 
français, inclusif et qui comprend aussi ce qui n’est ni 
musulman ni de langue arabe au sein du monde de 
l’Islam) entre le viie et le xve siècle. Il montre ainsi sans 
équivoque qu’il n’est plus possible de considérer que 
les savants du monde de l’Islam, entendus de manière 
quelque peu monolithique, ne se sont pas intéressés 
à l’Europe, parce qu’ils la percevaient comme homo-
gène et statique, autant d’idées auxquelles B. Lewis a 
donné leur forme la plus « achevée » (pour un bon 
résumé, introduction, p. 14 et svtes).

DK mène sa démonstration en déployant cinq 
dossiers différents qui interrogent les représentations 
des auteurs « Arabic-Islamic » : celles de l’évolution 
de l’empire romain et de ses héritiers (chap. 4), de 
l’histoire des Wisigoths avant la conquête islamique 
de la péninsule Ibérique (chap. 5), de la connaissance 
des ‘Francs’ (Ifranj) et de l’émergence de la France 
(chap. 6), et celle de la papauté romaine (chap. 7), 
tandis que le cinquième chapitre (chap. 8) est 
consacré aux liens entre l’expansion latine et l’essor 
des informations sur le monde latin accessibles aux 
savants musulmans. Ces chapitres fournissent une 
abondance de données et deux tableaux fort utiles, 
dont nous précisons le contenu, puisque, curieu-
sement, ils n’apparaissent pas dans une table des 
matières distincte et sont numérotés de manière in-
compréhensible : un tableau des noms de souverains 
wisigothiques cités par les auteurs arabes (p. 186-188) 
et un autre, recensant les traités établis et les lettres 
échangées entre Gênes et les pays d’Islam entre le xiie 

et le xvie siècle (p. 295-297). Cette moisson exposée 
sous forme de dossiers singuliers retraçant des évolu-
tions au long cours, livre un panorama nouveau que 
les études antérieures n’avaient pas dessiné jusqu’ici, 
faute d’une périodisation suffisamment longue ou 
d’une vision assez ample (se concentrer sur tel ou 
tel espace ou sur tel ou tel type de sources n’a pas 
les mêmes vertus heuristiques). Tous les espaces/
pouvoirs ne sont donc pas considérés, mais d’une 
certaine manière cela renforce encore le propos de 
DK, car la variété des descriptions croîtrait à propor-
tion. Soulignons aussi qu’une des forces de l’ouvrage 
par rapport à nombre de livres rédigés en anglais – 
comme celui-ci – réside dans la bonne maîtrise par 
DK d’une bibliographie (comptant plus de 60 pages !) 
non seulement en anglais et en allemand, mais aussi 
en espagnol, en français et en italien. Réunir une 
bibliographie exhaustive était chose impossible, et 
probablement de peu d’intérêt, notons toutefois 
l’absence de référence aux travaux développés 
autour de la diplomatie entre les différents mondes 
médiévaux par D. Aigle et S. Péquignot, ainsi qu’aux 
travaux de F. Bauden sur les traités entre pouvoirs 
latins et maghrébins.

Cet ample travail systématique sera donc utile 
à tous, outre qu’il est bienvenu dans une période 
où les « à-peu-près » négatifs se multiplient sur le 
monde de l’Islam. Un certain nombre de questions 
peuvent néanmoins être posées, plus sous une forme 
interlocutoire d’ailleurs, que critique, en particulier 
au sujet des 4 autres chapitres, et du chapitre 8 déjà 
évoqué, soit presque la moitié du propos de DK, qui 
abordent des questions épistémiques et épistémo-
logiques importantes concernant les sources, leur 
production, leur étude. 

Le chapitre 1 (« Arabic-Islamic Records »), qui 
est une introduction à l’ouvrage, présente de manière 
claire les objectifs de la recherche, les sources mobili-
sées et l’état de l’art. En outre, le désir de DK de réta-
blir une sorte d’équilibre entre les acteurs évoqués en 
utilisant les expressions parallèles d’« Arabic-islamic » 
et de « Latin-Christian », qui ne sont pas les plus 
communes, évitant ainsi de mobiliser les catégories 
de toujours (Orient/Occident ; Islam/Chrétienté, etc.) 
et tout ce qu’elles charrient, est appréciable. Toutefois, 
et sans même lancer le débat sur le fait que même 
les plus ardents transculturalistes, en maintenant la 
notion de culture avec un sens somme toute assez 
classique, ne vont pas assez loin dans la révolution 
conceptuelle qu’ils prétendent accomplir, relevons 
ici un paradoxe. DK, qui relativise à juste titre la 
dimension exclusivement religieuse des conceptions 
qu’avaient les auteurs « Arabic-Islamic » de l’Europe 
latine, ne s’intéresse qu’aux auteurs musulmans, et 
semble ainsi légitimer une approche de la question 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) König Daniel G.: Arabic-Islamic Views of the Latin West. Tracing the Emergence of Medieval Europe, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 40

III. Histoire

en des termes strictement « musulmans ». Les choses 
seraient-elles différentes si l’on incluait les écrits non 
musulmans éclos au sein du monde de l’Islam, y 
compris seulement ceux rédigés en langue arabe ? 
D’un point de vue transculturel, plus que de tout 
autre, ne sont-ce pas les passages et les circulations 
qui devraient ici être au cœur de la recherche (ce qui 
est rappelé p. 5 et svtes). Et si spécificité d’un groupe 
savant (ici musulman) il y a au sein d’un monde social 
commun (les pays d’Islam) quant à la thématique 
retenue, il conviendrait de le démontrer…

Si les types de sources et genres mobilisés sont 
passés en revue (p. 11-13), il est dommage que l’arti-
culation entre les différents champs du savoir et la 
place des disciplines dans la formation de lettrés 
ne soient pas mieux précisées. De fait, le droit n’est 
guère sollicité. Ce sont essentiellement les œuvres 
historiques, géographiques, encyclopédiques qui 
fournissent la matière de cette analyse. L’auteur en 
tire une vaste synthèse des données disponibles 
sur le sujet qu’il aborde. Toutefois l’articulation de 
ces genres (y compris chez un même auteur), leur 
légitimité respective, leur évolution dans le temps ne 
sont pas sans incidence sur le traitement d’un sujet 
et auraient peut-être mérité davantage d’attention1.

Le chapitre 2 (« Information landscape ») vise 
à donner à voir en quelque sorte les conditions de 
possibilité matérielles de ce savoir « Arabic-Islamic » 
en insistant sur le fait que son émergence suppose 
des contacts entre des mondes sociaux distincts, un 
voisinage, des circulations, dont seule une faible pro-
portion nous est connue. Ces contacts et échanges 
prennent des formes variées, de la confrontation 
militaire à l’activité diplomatique, voire à la conquête, 
auquel cas les circulations sont internes à un même 
monde social. Bien que DK soit très prudent dans 
l’évocation de ces modalités d’échange et de leurs 
effets, évitant tout positivisme (sur le modèle « plus 
de contacts = plus d’informations »), il envisage dans 
un même mouvement, la manière de considérer le 
passé d’une région conquise et l’appréhension des 
régions lointaines (i.e. les Wisigoths pré ; al-Andalus 
et les Francs par exemple). Or les enjeux paraissent 
ici très différents et le premier cas aurait sans doute 
gagné à être comparé à celui des Berbères, des Persans 
ou des Turcs, plutôt qu’à celui des Francs.

Le chapitre 3 (« Scholars at Work ») insiste 
davantage sur les conditions de possibilité intellec-
tuelle de l’élaboration de ce savoir sur l’Europe latine. 
Il caractérise le savoir en Islam comme un savoir 

1  Pour des remarques qui recoupent celles-ci, cf. le compte 
rendu stimulant de Harry Munt http://www.history.
ac.uk/reviews/review/1958, consulté le 30 août 2017 et 
la réponse de DK.

impérial, absorbant une diversité notable d’apports, 
et revient sur les connaissances linguistiques des 
savants (en particulier du latin), sur les traductions et 
sur ce qu’exige l’interprétation des données qu’ils ré-
coltent. Toutes ces variables sont certes importantes, 
mais si le lecteur ne peut que rejoindre DK pour se 
méfier d’une analyse de l’appréhension de l’Europe 
latine par les savants musulmans et arabophones 
en termes idéologiques (le terme n’ayant pas grand 
sens), il est étonnant que sur un tel sujet rien ne soit 
dit des catégories d’analyse qui sont celles du monde 
de l’Islam et qui sont bien loin d’être exclusivement 
religieuses. De même, ici aussi l’articulation entre les 
disciplines ou la contextualisation de leur (ré-) émer-
gence ou de leur appropriation auraient peut-être 
mérité davantage d’attention. Tout se passe comme 
si les obstacles ou les facilités d’accès à l’information 
étaient exclusivement « techniques ». Or, outre ces 
questions, ne serait-il pas pertinent de s’interroger 
sur les catégories d’entendement du monde social 
telles qu’elles ont été définies dans le monde de 
l’Islam médiéval et sur les cadres d’analyse qui y 
furent élaborés, ainsi que sur leurs évolutions res-
pectives. Comment sont pensés les groupes humains, 
les espaces, les entités collectives (quelques mots 
en sont dits en conclusion : sur les « peuples », des 
généalogies des groupes etc., p. 343-347, mais cette 
grille appliquée aussi au sein du monde de l’Islam 
aurait mérité plus d’attention) ? Quel rôle joue la 
géographie, qui avait marqué le pas en tant que dis-
cipline au sein du monde romano-byzantin ? Quelle 
place pour les merveilles et le légendaire (laissés de 
côté ici comme s’ils ne faisaient pas partie des cadres 
d’interprétation au même titre que d’autres schèmes 
explicatifs et comme si les « informations » étaient 
celles que nous considérerions comme telles) ? Et les 
questions pourraient être multipliées.

Le chapitre 8, dont on a dit la double nature plus 
haut, vise à montrer les évolutions  que connaissent 
les représentations de l’Europe latine et à les relier 
avec l’expansion du monde latin. Ces conceptions, 
marquées par une forme de trauma face à cet essor, 
auraient également bénéficié, en raison de ce dernier, 
de nouvelles informations et auraient pris, au moins 
en partie, la mesure des changements qui ont affecté 
le monde latin entre le xiie et le xve siècle. Une telle 
interprétation pouvait-elle ne pas mettre la péninsule 
Italienne, en tant qu’acteur majeur de cet essor, au 
cœur de son intérêt, voire lui consacrer un chapitre ? 
DK prend l’exemple de Gênes, mais peut-être eût-il 
fallu élargir l’éventail…

Enfin le chapitre conclusif (9 « A Re-evaluation 
of Arabic-Islamic Records on Latin-Christian 
Europe ») commence par reprendre les points 
démontrés jusque-là, puis élargit le propos à des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) König Daniel G.: Arabic-Islamic Views of the Latin West. Tracing the Emergence of Medieval Europe, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 41

III. Histoire

questions dont on espère que DK les approfondira 
dans le futur. Elles concernent le comparatisme qui 
aide à mieux comprendre ce qui est en jeu. Pourquoi 
l’Inde est-elle plus et mieux décrite que l’Europe 
latine dans les textes « Arabic-Islamic » ? Pour DK, et 
l’idée convainc, la raison en est moins la proximité 
que l’avance scientifique et intellectuelle de l’Inde 
qui fascine les savants musulmans et justifie leurs 
efforts, mais, comme il le suggère, la comparaison 
mériterait d’être systématiquement menée. De même, 
puisque le monde de l’Islam a été souvent taxé de 
manque de curiosité, qu’en est-il de la connaissance 
de ce monde par les savants de l’Europe latine ? Elle 
est bien faible avant le xiiie siècle et vise avant tout 
à la critique. DK suggère qu’ici encore c’est la dyna-
mique impériale, qui comme pour l’Islam est source 
de quête de connaissances sur le reste du monde. Il 
y aurait donc un décalage dans le temps, ce moment 
se jouant pour le monde latin avec l’expansion de ce 
dernier à partir du xiie siècle, mais surtout à partir de 
la Renaissance. Cette hypothèse séduit et on aimerait 
la voir abordée comparativement de manière plus 
systématique.

Cet ouvrage est donc novateur et important ; il 
regroupe une abondante moisson de données, des 
démonstrations et des hypothèses qui renouvellent 
notre manière d’envisager le thème qui est le sien. 
C’est sans aucun doute une de ses qualités que de 
susciter aussi la discussion et de donner envie de 
prolonger cette recherche dans différentes directions.

Annliese Nef 
Paris I, UMR 8167, Islam médiéval

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) König Daniel G.: Arabic-Islamic Views of the Latin West. Tracing the Emergence of Medieval Europe, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

