| Il. HisTOIRE |

KONIG, Daniel G.
Arabic-Islamic Views of the Latin West.
Tracing the Emergence of Medieval Europe

Oxford University Press, Oxford
2015, 448 p.
ISBN: 9780198737193

Dans cet ouvrage, qui a été récompensé, en
juillet 2016, par le « Prize of the Humboldt University
for outsdanding performance in Medieval History »,
financé par la Fondation Michael-und-Claudia-
Borgolte, Daniel Konig [DK] continue a creuser un
sillon qu'il trace depuis quelques années. Intéressé
jusqu’ici par les transferts culturels, il intégre plus
nettement a son dernier ouvrage une dimension
d’histoire globale et transculturelle.

L'idée principale du livre est de suivre I'affirma-
tion de I'Europe latine (« Latin-Christian societies »,
selon l'expression choisie par l'auteur) entre le vi®
et le xve siecle et d'utiliser pour ce faire des sources
rarement sollicitées dans ce but: les textes « Arabic-
Islamic » (expression utilisée par DK et renvoyant de
maniére exclusive a une pensée musulmane exprimée
en arabe, distincte donc de I'«arabo-musulman »
francais, inclusif et qui comprend aussi ce qui n’est ni
musulman ni de langue arabe au sein du monde de
I'lslam) entre le vii® et le xv© siécle. Il montre ainsi sans
équivoque qu'il n'est plus possible de considérer que
les savants du monde de I'lslam, entendus de maniére
quelque peu monolithique, ne se sont pas intéressés
a I'Europe, parce qu'ils la percevaient comme homo-
gene et statique, autant d'idées auxquelles B. Lewis a
donné leur forme la plus «achevée » (pour un bon
résumé, introduction, p. 14 et svtes).

DK mene sa démonstration en déployant cing
dossiers différents qui interrogent les représentations
des auteurs « Arabic-Islamic »: celles de I'évolution
de I'empire romain et de ses héritiers (chap. 4), de
I'histoire des Wisigoths avant la conquéte islamique
de la péninsule Ibérique (chap. 5), de la connaissance
des ‘Francs’ (Ifranj) et de I'émergence de la France
(chap. 6), et celle de la papauté romaine (chap. 7),
tandis que le cinquiéme chapitre (chap. 8) est
consacré aux liens entre I'expansion latine et l'essor
des informations sur le monde latin accessibles aux
savants musulmans. Ces chapitres fournissent une
abondance de données et deux tableaux fort utiles,
dont nous précisons le contenu, puisque, curieu-
sement, ils napparaissent pas dans une table des
matiéres distincte et sont numérotés de maniere in-
compréhensible: un tableau des noms de souverains
wisigothiques cités par les auteurs arabes (p. 186-188)
et un autre, recensant les traités établis et les lettres

échangées entre Génes et les pays d’Islam entre le x11®
|

et le xvi€ siecle (p. 295-297). Cette moisson exposée
sous forme de dossiers singuliers retracant des évolu-
tions au long cours, livre un panorama nouveau que
les études antérieures n’avaient pas dessiné jusqu'’ici,
faute d’'une périodisation suffisamment longue ou
d’une vision assez ample (se concentrer sur tel ou
tel espace ou sur tel ou tel type de sources n'a pas
les mémes vertus heuristiques). Tous les espaces/
pouvoirs ne sont donc pas considérés, mais d'une
certaine maniére cela renforce encore le propos de
DK, car la variété des descriptions croitrait a propor-
tion. Soulignons aussi qu'une des forces de l'ouvrage
par rapport a nombre de livres rédigés en anglais —
comme celui-ci — réside dans la bonne maitrise par
DK d'une bibliographie (comptant plus de 60 pages !)
non seulement en anglais et en allemand, mais aussi
en espagnol, en frangais et en italien. Réunir une
bibliographie exhaustive était chose impossible, et
probablement de peu d’intérét, notons toutefois
I'absence de référence aux travaux développés
autour de la diplomatie entre les différents mondes
médiévaux par D. Aigle et S. Péquignot, ainsi qu'aux
travaux de F. Bauden sur les traités entre pouvoirs
latins et maghrébins.

Cet ample travail systématique sera donc utile
a tous, outre qu'il est bienvenu dans une période
ol les «a-peu-pres » négatifs se multiplient sur le
monde de I'lslam. Un certain nombre de questions
peuvent néanmoins étre posées, plus sous une forme
interlocutoire d‘ailleurs, que critique, en particulier
au sujet des 4 autres chapitres, et du chapitre 8 déja
évoqué, soit presque la moitié du propos de DK, qui
abordent des questions épistémiques et épistémo-
logiques importantes concernant les sources, leur
production, leur étude.

Le chapitre 1 (« Arabic-Islamic Records »), qui
est une introduction a l'ouvrage, présente de maniere
claire les objectifs de la recherche, les sources mobili-
sées et |'état de l'art. En outre, le désir de DK de réta-
blir une sorte déquilibre entre les acteurs évoqués en
utilisant les expressions paralleles d’« Arabic-islamic »
et de «Latin-Christian », qui ne sont pas les plus
communes, évitant ainsi de mobiliser les catégories
de toujours (Orient/Occident; Islam/Chrétienté, etc.)
et tout ce qu'elles charrient, est appréciable. Toutefois,
et sans méme lancer le débat sur le fait que méme
les plus ardents transculturalistes, en maintenant la
notion de culture avec un sens somme toute assez
classique, ne vont pas assez loin dans la révolution
conceptuelle qu'ils prétendent accomplir, relevons
ici un paradoxe. DK, qui relativise a juste titre la
dimension exclusivement religieuse des conceptions
qu’avaient les auteurs « Arabic-Islamic » de I'Europe
latine, ne s'intéresse qu’aux auteurs musulmans, et

semble ainsi légitimer une approche de la question
|

BCAI 32 39
BCAI 32 (2018) Konig Daniel G.: Arabic-Islamic Views of the Latin West. Tracing the Emergence of Medieval Europe, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

en des termes strictement « musulmans ». Les choses
seraient-elles différentes si 'on incluait les écrits non
musulmans éclos au sein du monde de l'lslam, y
compris seulement ceux rédigés en langue arabe ?
D’un point de vue transculturel, plus que de tout
autre, ne sont-ce pas les passages et les circulations
qui devraient ici étre au cceur de la recherche (ce qui
est rappelé p. 5 et svtes). Et si spécificité d’'un groupe
savant (ici musulman) il y a au sein d'un monde social
commun (les pays d’lslam) quant a la thématique
retenue, il conviendrait de le démontrer...

Si les types de sources et genres mobilisés sont
passés en revue (p. 11-13), il est dommage que l'arti-
culation entre les différents champs du savoir et la
place des disciplines dans la formation de lettrés
ne soient pas mieux précisées. De fait, le droit n'est
guere sollicité. Ce sont essentiellement les ceuvres
historiques, géographiques, encyclopédiques qui
fournissent la matiere de cette analyse. Lauteur en
tire une vaste synthése des données disponibles
sur le sujet qu'il aborde. Toutefois I'articulation de
ces genres (y compris chez un méme auteur), leur
légitimité respective, leur évolution dans le temps ne
sont pas sans incidence sur le traitement d’'un sujet
et auraient peut-étre mérité davantage d'attention’.

Le chapitre 2 («Information landscape ») vise
a donner a voir en quelque sorte les conditions de
possibilité matérielles de ce savoir « Arabic-Islamic »
en insistant sur le fait que son émergence suppose
des contacts entre des mondes sociaux distincts, un
voisinage, des circulations, dont seule une faible pro-
portion nous est connue. Ces contacts et échanges
prennent des formes variées, de la confrontation
militaire a I'activité diplomatique, voire a la conquéte,
auquel cas les circulations sont internes a un méme
monde social. Bien que DK soit trés prudent dans
I'évocation de ces modalités d'échange et de leurs
effets, évitant tout positivisme (sur le modeéle « plus
de contacts = plus d’informations »), il envisage dans
un méme mouvement, la maniére de considérer le
passé d’une région conquise et 'appréhension des
régions lointaines (i.e. les Wisigoths pré; al-Andalus
et les Francs par exemple). Or les enjeux paraissent
ici tres différents et le premier cas aurait sans doute
gagné a étre comparé a celui des Berberes, des Persans
ou des Turcs, plutot qu'a celui des Francs.

Le chapitre 3 («Scholars at Work ») insiste
davantage sur les conditions de possibilité intellec-
tuelle de I'élaboration de ce savoir sur 'Europe latine.
Il caractérise le savoir en Islam comme un savoir

1 Pour des remarques qui recoupent celles-ci, cf. le compte
rendu stimulant de Harry Munt http://www.history.
ac.uk/reviews/review/1958, consulté le 30 aolit 2017 et
la réponse de DK.

impérial, absorbant une diversité notable d’apports,
et revient sur les connaissances linguistiques des
savants (en particulier du latin), sur les traductions et
sur ce qu'exige l'interprétation des données qu'ils ré-
coltent. Toutes ces variables sont certes importantes,
mais si le lecteur ne peut que rejoindre DK pour se
méfier d’'une analyse de I'appréhension de I'Europe
latine par les savants musulmans et arabophones
en termes idéologiques (le terme n‘ayant pas grand
sens), il est étonnant que sur un tel sujet rien ne soit
dit des catégories d'analyse qui sont celles du monde
de I'lslam et qui sont bien loin détre exclusivement
religieuses. De méme, ici aussi I'articulation entre les
disciplines ou la contextualisation de leur (ré-) émer-
gence ou de leur appropriation auraient peut-étre
meérité davantage d’attention. Tout se passe comme
si les obstacles ou les facilités d'acces a I'information
étaient exclusivement « techniques ». Or, outre ces
questions, ne serait-il pas pertinent de s’interroger
sur les catégories d'entendement du monde social
telles quelles ont été définies dans le monde de
I'lslam médiéval et sur les cadres d’analyse qui y
furent élaborés, ainsi que sur leurs évolutions res-
pectives. Comment sont pensés les groupes humains,
les espaces, les entités collectives (quelques mots
en sont dits en conclusion: sur les « peuples », des
généalogies des groupes etc., p. 343-347, mais cette
grille appliquée aussi au sein du monde de I'lslam
aurait mérité plus d’attention) ? Quel rdle joue la
géographie, qui avait marqué le pas en tant que dis-
cipline au sein du monde romano-byzantin ? Quelle
place pour les merveilles et le légendaire (laissés de
coté ici comme s'ils ne faisaient pas partie des cadres
d’interprétation au méme titre que d’autres schemes
explicatifs et comme si les «informations » étaient
celles que nous considérerions comme telles) ? Et les
questions pourraient étre multipliées.

Le chapitre 8, dont on a dit la double nature plus
haut, vise a montrer les évolutions que connaissent
les représentations de I'Europe latine et a les relier
avec |'expansion du monde latin. Ces conceptions,
marquées par une forme de trauma face a cet essor,
auraient également bénéficié, en raison de ce dernier,
de nouvelles informations et auraient pris, au moins
en partie, la mesure des changements qui ont affecté
le monde latin entre le x11¢ et le xv© siecle. Une telle
interprétation pouvait-elle ne pas mettre la péninsule
Italienne, en tant qu'acteur majeur de cet essor, au
coeur de son intérét, voire lui consacrer un chapitre ?
DK prend 'exemple de Génes, mais peut-étre e(t-il
fallu élargir I'éventail...

Enfin le chapitre conclusif (9 « A Re-evaluation
of Arabic-Islamic Records on Latin-Christian
Europe ») commence par reprendre les points
démontrés jusque-la, puis élargit le propos a des

BCAI 32

BCAIl en ligne

40

BCAI 32 (2018) Konig Daniel G.: Arabic-Islamic Views of the Latin West. Tracing the Emergence of Medieval Europe, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

questions dont on espere que DK les approfondira
dans le futur. Elles concernent le comparatisme qui
aide a mieux comprendre ce qui est en jeu. Pourquoi
I'Inde est-elle plus et mieux décrite que I'Europe
latine dans les textes « Arabic-Islamic » ? Pour DK, et
I'idée convaing, la raison en est moins la proximité
que l'avance scientifique et intellectuelle de I'Inde
qui fascine les savants musulmans et justifie leurs
efforts, mais, comme il le suggere, la comparaison
mériterait d'étre systématiquement menée. De méme,
puisque le monde de l'lslam a été souvent taxé de
manque de curiosité, qu'en est-il de la connaissance
de ce monde par les savants de I'Europe latine ? Elle
est bien faible avant le xin® siecle et vise avant tout
a la critique. DK suggere qu'ici encore c'est la dyna-
mique impériale, qui comme pour I'lslam est source
de quéte de connaissances sur le reste du monde. ||
y aurait donc un décalage dans le temps, ce moment
se jouant pour le monde latin avec I'expansion de ce
dernier a partir du x11€ siécle, mais surtout a partir de
la Renaissance. Cette hypothése séduit et on aimerait
la voir abordée comparativement de maniere plus
systématique.

Cet ouvrage est donc novateur et important; il
regroupe une abondante moisson de données, des
démonstrations et des hypothéses qui renouvellent
notre maniére d'envisager le theme qui est le sien.
C'est sans aucun doute une de ses qualités que de
susciter aussi la discussion et de donner envie de
prolonger cette recherche dans différentes directions.

Annliese Nef
Paris I, UMR 8167, Islam médiéval

BCAI 32 4]
BCAI 32 (2018) Konig Daniel G.: Arabic-Islamic Views of the Latin West. Tracing the Emergence of Medieval Europe, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

