
1. Langue et littérature

	 BCAI 32	 1

Jamil �Nadia 
Ethics and Poetry in Sixth-Century Arabia

The E. J. W. Gibb Memorial Trust, Cambridge 
2017, ix + 402 p. 
ISBN : 9781909724969

Si la qaṣīda préislamique fait l’objet de nom-
breuses études, rares sont celles qui tentent de 
se départir de la grille de lecture qu’en donne 
Ibn Qutayba au iiie / ixe siècle, dans Kitāb al-šiʿr 
wa-l-šuʿarā’. Le polygraphe met en évidence une 
structure tripartite, articulant des éléments indépen-
dants, qu’il conviendrait d’analyser séparément : une 
évocation élégiaque (nasīb), un voyage initiatique 
(raḥīl) et l’« objectif » du poème, un panégyrique 
ou une satire (ġaraḍ). Constatant les limites de 
ce modèle, Nadia Jamil plaide pour une méthode 
d’analyse holistique, appréhendant l’objet poétique 
dans son ensemble, ainsi que le préconise également, 
pour le recueil d’al-Aḫṭal, Mohamed Bakhouch (1), 
qu’elle ne cite pas cependant. Elle émet l’hypothèse 
que le poète conçoit la qaṣīda comme un tout, 
loin d’être hétérogène, et que, par conséquent, de 
celui-ci pourrait jaillir une certaine « alchimie » 
(p. 357). Elle prétend ainsi construire son propre 
« vocabulaire conceptuel » (p. 83), pour dégager, des 
textes poétiques, une éthique, un système de valeurs 
préislamique, postulant pour cela l’authenticité des 
poèmes, ce qui peut faire débat. Ethics and Poetry in 
Sixth-Century Arabia est l’aboutissement d’un long 
travail, de l’aveu même de l’auteure (p. v), puisqu’elle 
reprend sa thèse, intitulée Ethical Values & Poetic 
Expression in Early Arabic Poetry, soutenue à Oxford 
dix-sept ans plus tôt.

Dans une première partie, intitulée « Éthique et 
poésie : l’histoire à ce jour » (Ethics and Poetry: The 
Story to Date), l’auteure dresse un historique des 
réflexions sur la transformation de l’éthique avec 
l’avènement de l’Islam, passant en revue différentes 
positions. D’abord, celle d’I. Goldziher (1889), qui 
oppose murūwa – système de valeurs préislamique 

– et dīn – système de valeurs islamique. Il confronte 
aussi, dans une certaine mesure, les concepts de 
ḥilm – qu’il définit comme l’intégrité physique et 
morale – et de ǧahl – qu’il définit comme la sauva-
gerie et la violence. B. Farès (1932) restreint ensuite 
le sens de murūwa à une signification matérielle, 
qui aurait été rendue abstraite à l’époque islamique. 
T. Izutsu (2008) insiste sur le glissement sémantique 

(1)  M. Bakhouch, Poétique de l’éloge. Le panégyrique dans la 
poésie d’al-Aḫṭal, IFAO, Le Caire, 2015, p. 435.

du concept de ǧahl, venu à désigner l’« ignorance » à 
la même époque. D’autre part, il s’attache à montrer 
que le mot dīn ne constitue pas un emprunt étranger, 
mais au contraire un mot arabe préislamique très 
polysémique. M. Bravmann (1972) introduit une 
complémentarité entre murūwa et dīn, sur la base 
d’une continuité entre profane et sacré. Il propose 
cependant une lecture du terme islām qui peine 
à convaincre l’auteure, laquelle préfère voir l’islām 
comme un « engagement » « quasi-commercial » 
(p. 28). Cet aperçu historiographique montre à quel 
point il est complexe de définir ces termes, d’autant 
plus que leurs acceptions évoluent dans le temps.

N. Jamil distingue ensuite trois courants d’orien-
talistes. Elle s’inscrit en opposition à un premier cou-
rant, incarné par J. T. Monroe, M. Zwettler, T. Bauer, et 
surtout R. Jacobi, tous les quatre sceptiques quant à 
l’unité structurelle de la qaṣīda. Elle reproche deux 
affirmations à R. Jacobi : l’indépendance sémantique 
de chaque partie de la qaṣīda et la vision romantique 
de « l’objectivité naïve » (p. 49) des premiers poètes. 
Un deuxième courant, incluant J. E. Montgomery, 
H. El-Banna Ezz El-Din et Ali Husein, s’oppose 
à l’idée d’une fragmentation intrinsèque de la 
qaṣīda. Contrairement aux partisans de l’approche 
fragmentaire, ils plaident en faveur d’un regard 
holistique vis-à-vis du poème, et avancent que le 
poète opère des choix symboliques non objectifs, 
recherchant l’équilibre de la composition. Enfin, 
certains orientalistes proposent leurs propres grilles 
de lecture des poèmes, à l’image de J. Stetkevych, 
S. Pinckney Stetkevych et M. Sells. Ce dernier met en 
avant le fait que seul un public initié, qui possède les 
références nécessaires à la mise en relation de diffé-
rents éléments à première vue indépendants, peut 
comprendre les poèmes, très elliptiques. Ces grilles de 
lecture permettent d’appréhender le poème comme 
un tout, ce que N. Jamil approuve, bien qu’elle émette 
quelques réserves quant à une approche structura-
liste de la qaṣīda en tant qu’enchaînement de « rites 
de passage » (2) – cette grille de lecture s’écarte pro-
bablement trop de l’intention originelle du poète.

L’auteure conclut la première partie par une 
présentation de sa méthode de travail. Elle se propose 
de reconstituer un environnement sémantique, de 
manière synchronique. Pour cela, elle s’inspire de 
T. Izutsu, dont elle regrette que la méthode ait été 
trop peu reprise, peut-être car, selon elle, celui-ci 

(2)  S. Pinckney Stetkevych tente d’approcher le cheminement 
progressif de la qaṣīda sous le prisme de la théorie, énoncée en 
1909 par l’anthropologue A. van Gennep, des « rites de passage », 
qui sanctionneraient le changement de statut social d’un individu, 
notamment le passage de celui-ci à l’âge adulte.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Jamil Nadia: Ethics and Poetry in Sixth-Century Arabia, recensé par Nicolas Payen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 32	 2

ne l’a pas mise correctement en pratique. N. Jamil 
propose de mettre de côté les données historiques, 
biographiques et géographiques attribuées aux 
poètes, pour se concentrer sur l’aspect linguistique 
de la qaṣīda. Ce choix se justifie à ses yeux en raison 
de la mise par écrit postérieure de ces informations, 
déduites des poèmes eux-mêmes. Elle appréhende 
la poésie comme un système d’équations, avec pour 
inconnue, du point de vue du chercheur, ce qui 
semble évident au poète et à son audience. Pour 
résoudre ce système, elle entend entreprendre une 
étude comparative des poèmes.

Cette étude se concrétise dans la deuxième par-
tie de l’ouvrage, intitulée « Éthique et poésie : l’insépa-
rable équation » (Ethics and Poetry: The Inseparable 
Equation). N. Jamil y analyse vingt-six poèmes d’Imru’ 
al-Qays. Sa focalisation sur un poète unique pourrait 
apparaître contestable : comment prétendre appro-
cher l’ensemble du système éthique préislamique 
en se restreignant aux œuvres d’un seul auteur ? Les 
résultats ne devraient donner qu’une indication et 
être, au mieux, représentatifs du seul poète étudié. 
Néanmoins, N. Jamil procède ici et là des comparai-
sons, principalement avec les Mufaḍḍalīyāt éditées 
par C. Lyall (1918 – 1921). Force est de constater que 
ces comparaisons restent toujours pertinentes, et que 
les grands concepts éthiques que l’auteure extrait du 
dīwān d’Imru’ al-Qays demeurent en adéquation avec 
les dawāwīn d’autres poètes.

N. Jamil divise cette deuxième partie en cinq 
chapitres, respectivement intitulés « Le temps » 
(Time), « Les campements » (Camps), « Principes 
d’affiliation et d’alliance » (Principles of Kinship and 
Alliance), « Les ‘femmes’ en contexte d’affiliation et 
d’alliance » (‘Women’ in the Context of Kinship and 
Alliance) et « La monture » (The Mount). Au gré de 
sa progression, elle construit un système d’asso-
ciations et d’oppositions entre différents concepts. 
Le temps et la mort s’incarnent en la personne du 
destructeur al-Dahr, « force négative du changement 
et du hasard » (p. 114), à rapprocher du ġūl, qui 
affecte moralement et physiquement les hommes. 
Ces derniers opposent à al-Dahr la murūwa, « code 
de vie en contradiction avec l’initiative de la mort » 
(p. 114). L’engagement éthique conduit à la sécurité 
et à la persistance du campement (p. 145). A l’inverse, 
le manquement éthique établit une relation quasi-
contractuelle avec le temps, qui s’accapare les forces 
de la vie (p. 182). L’auteure conclut le quatrième cha-
pitre en soutenant que le combat de la murūwa et 
de la vie contre la mort a une dimension quasiment 
érotique (p. 209). Elle montre que la selle de la mon-
ture se révèle le support privilégié de projection des 
concepts éthiques par le poète (p. 320). Elle identifie 
une entité universelle, le dīn, qui engloberait la vie et 

la mort, et qui contraindrait les hommes au sacrifice 
et à la prise de risque, symbolisée par l’institution du 
maysir (p. 321) (3), qu’elle aborde en détail dans le 
cinquième chapitre.

Dans une troisième et dernière partie, qui fait 
office de conclusion générale, N. Jamil met en avant 
le fait qu’une vision éthique du monde se dégage de 
la poésie, dont la cohérence réfute toute possibilité 
qu’elle ait été construite à l’époque islamique. Le prin-
cipe général de tout poème résulte en la conquête 
et la prise de contrôle d’un principe féminin, le ǧahl, 
par un principe masculin, le ḥilm. L’élément féminin 
serait perçu comme plus versatile, et donc capable 
de trahison, d’où la nécessité de le maîtriser. Dans 
cette perspective, le défunt, conquis par la mort, se 
voit féminisé. La murūwa constituerait les valeurs 
positives qui découlent de l’alchimie entre les deux 
principes – elle n’est pas sans rappeler la Maât 
égyptienne (4), bien que l’auteure n’évoque guère ce 
concept. Plus général que la murūwa, le dīn refléterait 
la totalité de la bataille symbiotique entre la vie et la 
mort. Le microcosme, constitué par le cœur, l’esprit et 
le corps de l’être humain, reproduirait le macrocosme, 
structuré par des éléments centraux, évoqués par des 
métaphores telles que la poulie du puits, l’axe ou le 
moulin. Le Coran reprend à son compte certaines 
images antéislamiques pour parfois s’en distinguer, à 
l’instar de la corde, symbole de l’engagement.

N. Jamil conclut l’ouvrage par une analyse psy-
chologique de la poésie, s’appuyant sur la théorie du 
psychologue C. Young. Bien qu’elle s’écarte alors de 
son intention initiale d’esquisser de manière empi-
rique un aperçu de l’éthique préislamique au travers 
de la poésie, de construire ses propres concepts, 
l’application de cette grille de lecture, étrangère au 
corpus, n’affecte en rien l’utilité de son travail. Les 
vingt-six poèmes d’Imru’ al-Qays qu’elle présente, 
reproduits en arabe, traduits de manière très littérale, 
et analysés en détail, offrent un bon aperçu de la 
profondeur des poèmes. L’ouvrage a le mérite d’être 
très bien structuré ; il est aisé de s’y repérer. De par 
son originalité, la méthode employée sera utile aux 
arabisants, tandis que les principes éthiques qui se 
dégagent éclairent d’un nouveau jour notre regard 
sur la poésie arabe préislamique et la société dont 
elle jaillit. La cohérence des principes éthiques mis 

(3)  Elle définit le maysir comme une « institution généralement 
dépeinte comme un jeu de hasard charitable où des personnes 
riches approvisionnent des invités, pauvres et indigents, lors des 
temps difficiles » (p. 239).
(4)  Voir notamment J. Assmann, Maât. L’Égypte pharaonique et 
l’idée de justice sociale, Julliard, Paris, 1989.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Jamil Nadia: Ethics and Poetry in Sixth-Century Arabia, recensé par Nicolas Payen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 32	 3

en évidence par N. Jamil semble enfin confirmer 
l’authenticité de la poésie préislamique, ou du moins 
des poèmes qu’elle a étudié, ce qui laisse entrevoir, 
pour ceux qui souhaitent en faire un objet d’étude, 
de radieux horizons.

Nicolas Payen  
Master Sorbonne-Université

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Jamil Nadia: Ethics and Poetry in Sixth-Century Arabia, recensé par Nicolas Payen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

