
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 28

Chih �Rachida, Mayeur-Jaouen Catherine, 
Seesemann Rüdiger (éds.),  
Sufism, Literary Production, and Printing in the 
Nineteenth Century, 

Würzburg: Ergon Verlag, 
2015 (Mitteilungen zur Sozial- und Kultur- 
Geschichte der Islamischen Welt 37), 
xvii + 579 p. ISBN : 9783956500435

Ce projet, rassemblant des spécialistes qui 
travaillent sur les régions les plus diverses du monde 
musulman, apporte une contribution d’importance 
cruciale à la reconstitution de l’histoire du soufisme, 
et de l’islam, au cours de ce « long siècle » que fut 
le dix-neuvième siècle. En explorant les rapports 
entre soufis et imprimerie, les études réunies dans 
ce volume permettent de mieux appréhender la 
richesse des articulations historiques du soufisme. 
Ce qui, comme le soulignent les éditeurs (Rachida 
Chih, Catherine Mayeur-Jaouen, Rüdiger Seesemann, 
« The Nineteenth Century: A Sufi Century? », 
p. 3-22), contribue à remettre en cause la notion de 
« néo-soufisme » (cf. infra) et les autres narrations 
« réformistes » sur les rapports entre « islam » et 
« modernité » (en montrant par ailleurs la pluralité 
des « modernités » possibles p. 5-10). 

Part 1: From Manuscript to Printing. La pre-
mière section du volume réunit des études sur les 
implications culturelles du passage du manuscrit au 
livre imprimé comme véhicule de littérature soufie. 
Plusieurs contributions illustrent le rôle des politiques 
éditoriales, élaborées par des intellectuels soufis ou 
bien par les autorités étatiques et coloniales, dans les 
processus de standardisation qui marquent l’histoire 
du soufisme, avec des modalités et des résultats 
différents suivant les régions, à l’époque considérée. 
D’une part, les choix concernant les textes à imprimer 
façonnent l’image publique du soufisme et la défini-
tion d’un « héritage » (turāth) soufi, à l’époque même 
où la notion de turāth est élaborée dans les milieux 
savants et que les polémiques des « réformistes » 
poussent les maîtres soufis à défendre et redéfinir 
leurs traditions. Ce que montre bien l’étude-cadre 
de Catherine Mayeur-Jaouen, « Sufism and Printing 
in Nineteenth Century Egypt » (p. 25-74) en essayant 
d’évaluer le pourcentage des ouvrages soufis sur la 
totalité de la production imprimée égyptienne au 
cours du xixe siècle, et en reconstituant les processus 
de sélection opérés sur les textes du passé, l’A. définit 
les directions fondamentales pour toute recherche 
ultérieure dans ce domaine. Le rôle de l’imprimerie 
dans les processus de standardisation du soufisme est 
au cœur de la contribution de Michel Boivin, « Shāh 
‘Abd al-Laṭif ’s Risālo and the Reshaping of Sufism 

in Nineteenth Century Sindh: Imperial Policy and 
the Impact of Printing in British India » (p. 99-120) : 
à partir d’une étude de cas précis, l’A. analyse les 
dynamiques de « reconfiguration » (reshaping) de la 
tradition soufie dans le Sindh en rapport avec l’intro-
duction de l’imprimerie et les différentes politiques 
éditoriales mises en place par les autorités coloniales 
britanniques et par des courants soufis locaux. 
D’autre part, le côté « négatif » des politiques d’édi-
tion est aussi bien révélateur pour l’historien : souvent, 
des textes importants d’un courant soufi (surtout 
les plus « ésotériques », ou ceux qui semblent trop 
éloignés des débats courants) sont délibérément 
exclus de la publication, par souci de secret ou pour 
d’autres raisons, mais ils ne cessent pas pour autant 
d’exercer leur influence parmi les adeptes d’un tel 
courant. Cet aspect est évoqué par Alberto Fabio 
Ambrosio, « The Library of the Whirling Dervish: An 
Editorial Policy » (p. 75-98). Tout en analysant les 
différentes typologies et thématiques des textes mev-
levis imprimés jusqu’à la fin de l’Empire ottoman, afin 
d’évaluer les dynamiques de « construction idéale » 
et d’évolution historique de cet Ordre, l’A. admet 
qu’une telle analyse ne peut saisir qu’une partie de 
la réalité : si le Mesnevī du maître fondateur al-Rūmī 
(m. 1273) a une place de choix dans cette activité 
éditoriale, bien d’autres ouvrages mevlevis anciens 
restent sous forme manuscrite, mais ils continuent 
néanmoins de faire partie de la « bibliothèque idéale » 
des adeptes de l’Ordre. Alexandre Papas, « When the 
Dervish Starts Publishing: A Note on Renunciation 
and Literary Production in the Indian Qalandariyya » 
(p. 121-138), enquête sur le statut controversé de 
l’écriture dans la Qalandariyya, tradition aux fortes 
connotations « anti-intellectuelles », en analysant le 
cas paradoxal d’une famille qalandarīe indienne qui 
se spécialise bientôt dans la production de livres. 
Enfin, Mojan Membrado, « From Oral to Scriptural 
Transmission: The Literary Production of Ahl-i Ḥaqq 
in the Modern Era » (p. 121-138-170), présente 
un exemple extrême de rejet de « l’écriture » de la 
part d’un courant soufi : encore en plein milieu du 
xxe siècle, les Ahl-i Ḥaqq restent fidèles à la seule 
transmission orale de leurs doctrines. Ce n’est qu’en 
1963 qu’un livre offrant un point de vue « interne » 
sur les doctrines et l’histoire de la confrérie voit la 
lumière. Par cela, les Ahl-i Ḥaqq passent directement 
de l’oralité à l’imprimerie.

Part 2: Literary Genres and Doctrinal Debates. 
Les études réunies dans la deuxième section portent 
principalement sur les relations entre typologies tex-
tuelles et contenus doctrinaux. Nelly Amri, « Reflec-
tions on the Bio-Hagiographical Tradition of the City 
of Kairouan, According to al-Kinānī’s Takmīl al-ṣulaḥā’ 
wa-l‘ayān li-ma‘ālim al-īmān fī awliyā’ al-Qayrawān » 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Chih Rachida, Mayeur-Jaouen Catherine, Seesemann Rüdiger (éds.): Sufism, Literary Production, and Printing in the Nineteenth Century., recensé par
Giuseppe Cecere
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 29

(p. 173-202), présente un cas très instructif des 
implications idéologiques et sociologiques du genre 
hagiographique : en écrivant, en plein xixe siècle, une 
nouvelle histoire sacrée de la ville de Kairouan, le sa-
vant soufi tunisien Muḥammad al-Kinānī’ (m. 1875) 
démolit pour la première fois les frontières sociolo-
giques entre saints intra muros et extra muros, en 
remettant ainsi en cause l’idéologie urbaine qui avait 
animé la perception de l’espace kairouanais dans la 
tradition hagiographique précédente. Esther Peskes, 
« Defending Sufi Institutions and the Authority of 
the madhhab: Dā‘ūd b. Sulaymān al-Naqshbandī 
al-Khālidī al-Baghdādī (d. 1882) versus Wahhabism » 
(p. 203-226), enquête sur les dimensions spécifique-
ment « soufies » de l’opposition au wahhabisme par 
les tenants des madhāhib, en analysant un traité 
sur l’ontologie de la vie dans le tombeau qui est l’un 
des rare textes anti-wahhabites ayant recours à des 
arguments propres à la tradition soufie. Dans deux 
autres études, la centralité de la figure du Prophète 
Muḥammad dans la littérature soufie de l’époque est 
prise en compte, dans deux perspectives différentes. 
Denis Gril, « The Muḥammadan Reality and Ibn 
al-‘Arabī’s Legacy Among the Kattāniyya: The Jillā’ 
al-qulūb of Muḥammad b. Ja‘far al-Kattānī (d. 1927) » 
(p. 227-254), focalise son attention sur la diffusion 
de la notion « akbarienne » de réalité muhamma-
dienne, tout particulièrement au sein de la confré-
rie Kattāniyya, et sur les débats doctrinaux qui se 
développent autour de la vexata quaestio des limites 
de la connaissance octroyée par Dieu au Prophète. 
Josef Dreher, « A Collection of Theological and 
Mystical Texts Describing the Prophet Muḥammad: 
The Jawāhir al-biḥār by Yūsuf b. Ismā‘īl al-Nabhānī » 
(p. 255-275), analyse le sens de la « rencontre » avec 
le Prophète dans la vie et l’œuvre de Yūsuf al-Nabhānī 
(m. 1931), savant, journaliste et poète qui consacre 
son activité intellectuelle et artistique à la louange de 
Muḥammad, en y allant jusqu’à mériter la définition 
élogieuse de « Buṣīrī de son temps ». 

Part 3 : Transmission and Dissemination. La 
troisième section réunit des études portant sur les 
dynamiques de diffusion des idées soufies, en relation 
aux spécificités des contextes historiques ainsi qu’aux 
traditions soufies des siècles précédents. Rüdiger 
Seesemann, dans « A New Dawn for Sufism? Spiritual 
Training in the Mirror of Nineteenth Century Tijānī 
Literature » (p. 279-298), rejette de façon explicite, 
dans le sillage des études de Radtke et O’ Fahey, la 
représentation d’un « réformisme » soufi en rupture 
radicale avec le passé, élaborée par le courant histo-
riographique du « néo-soufisme » (Fazlur Rahman, 
J.S. Trimingham, J. Voll). Néanmoins, tout en insistant 
sur la longue durée dans l’histoire des idées et des 
pratiques soufies, l’A. essaie de saisir les dynamiques 

novatrices liées à la reprise de notions traditionnelles 
dans le contexte spécifique de l’époque. Ce qu’il 
montre bien en analysant les transformations que 
subit la notion de tarbiyya (« spiritual training ») dans 
la littérature de la Tijānīyya. La dialectique complexe 
entre soufisme et réformisme est au cœur de la 
contribution de Rachida Chih, « Reform and Diffu-
sion of Sufism in Late-Nineteenth Century Egypt: An 
Analysis of Shams al-taḥqīq wa-‘urwat ahl al-tawfīq 
by Aḥmad b. Sharqāwī » (p. 299-317). En analysant le 
traité d’un savant soufi sensible à certaines instances 
« réformistes », l’A. enquête sur les multiples signifi-
cations doctrinales, culturelles et politiques du débat 
qui se développe en Égypte, à partir des années 1880, 
autour des pratiques rituelles des confréries. Ce que 
permet de saisir, une fois de plus, la variété d’attitudes 
et la capacité d’adaptation déployées par plusieurs 
courants soufis face aux défis des temps. Luca Patrizi, 
« Transmission and Resistance in Nineteenth Century 
Maghreb: Na‘t al-bidāyāt wa-tawṣīf al-nihāyāt by Mā’ 
al-‘Aynayn » (p. 319-336), présente un exemple très 
instructif des dynamiques de réinvestissement de no-
tions traditionnelles dans des contextes historiques 
nouveaux, en analysant la production doctrinale, 
aussi riche que négligée, d’une figure bien connue de 
maître soufi engagé dans la résistance anti-coloniale 
au Maghreb. Michael Laffan, « Sufism, Literary Pro-
duction, and Nineteenth-Century Southeast Asia » 
(p. 337-350), focalise le rapport entre transmission 
doctrinale et innovation technologique, en enquê-
tant sur le rôle de l’imprimerie dans la diffusion du 
soufisme en Asie sud-orientale. Loin de se réduire à 
une simple question technique, une telle enquête 
révèle un potentiel heuristique remarquable. En fait, 
en montrant que la plus grande vague de diffusion du 
soufisme des confréries, dans cette région, fut liée à la 
production et circulation de textes imprimés, à partir 
des années 1880, l’A. remet en cause les représenta-
tions traditionnelles qui font des confréries soufies le 
plus ancien et/ou le principal vecteur d’islamisation 
de l’Asie sud-orientale. Nathalie Clayer, « Sufi Printed 
Matter and Knowledge About the Bektashi Order 
in the Late Ottoman Period » (p. 351-367), analyse 
les dynamiques de production et reproduction, en 
milieu savant, des représentations « syncrétistes » 
de la Bektashiyya, forgées à partir d’un texte d’un 
érudit musulman anti-soufi imprimé en 1874. On a 
là un cas-limite de l’autorité que l’imprimerie, par ses 
effets de multiplication du message, peut conférer à 
des représentations exogènes d’un courant soufi à 
tradition principalement orale.

Part 4: New Religious and Political Challenges 
at the Turn of the Twentieth Century. La dernière 
section réunit des études concernant les modalités 
d’intervention directe, de la part d’auteurs soufis, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Chih Rachida, Mayeur-Jaouen Catherine, Seesemann Rüdiger (éds.): Sufism, Literary Production, and Printing in the Nineteenth Century., recensé par
Giuseppe Cecere
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 30

dans le débat intellectuel et politique au tournant 
du xxe siècle. Thomas Eich, « Publish or Perish in 
Nineteenth-Century Sufism: New Materials on Abū 
l-Hudā al-Ṣayyādī » (p. 371-399), analyse le rôle de 
l’imprimerie dans le projet culturel et dans le parcours 
biographique d’un intellectuel soufi d’un genre nou-
veau. Issu d’un humble milieu villageois, al-Ṣayyādī 
(1850-1909) stimula, à la cour du Sultan Abdül-
hamid II, surtout grâce à ses inlassables activités 
éditoriales, un nouvel essor de la Rifāʿiyya dans tout 
l’Empire ottoman, à tel point qu’il est aujourd’hui 
considéré comme le plus grand maître dans l’histoire 
de cet Ordre après le maître éponyme al-Rifāʿī. Une 
aventure humaine et intellectuelle qui, remarque l’A., 
aurait été « impossible » (p. 399) sans l’introduction 
de l’imprimerie. Anne-Laure Dupont, « An Expression 
of Pan-Islamism in Tunisia at the Beginning of the 
French Protectorate: The Critique of the Tijāniyya in 
the Riḥla al-ḥijāziyya by Muḥammad b. ‘Uthmān al-
Sanūsī (d. 1900) » (p. 401-436), met au jour une polé-
mique anti-tijanie, motivée par un souci d’unité entre 
les musulmans, dans l’ouvrage que le soufi et intel-
lectuel tunisien pan-islamiste Muḥammad al-Sanūsī 
consacre à ses mémoires du pèlerinage à la Mecque. 
Véritable fresque historique, en trois volumes, des 
conflits qui traversent les milieux intellectuels et 
politiques des régions méditerranéennes du monde 
musulman au début des années 1880, cet ouvrage 
ne fut jamais imprimé par son auteur : un choix qui 
semble exprimer un souci « pan-islamiste » de ne pas 
exacerber les divisions entre musulmans à l’époque 
de l’apogée des puissances coloniales européennes. 
Sahar Bazzaz, « Printing and the Ṭarīqa Kattāniyya: 
‘Abd al-Ḥayy al-Kattānī’s Mufākahat dhū l-nubl wa-
l-ijāda ḥaḍrat mudīr jarīdat al-Sa‘āda » (p. 437-452), 
analyse l’intervention d’un maître soufi, par le biais 
de l’imprimerie, dans le conflit civil qui agitait le 
Maroc en 1908. Par la publication d’un pamphlet 
polémique contre le sultan au pouvoir ‘Abd al-‘Azīz, 
le cheikh al-Kattānī’ joua un rôle significatif dans 
la mobilisation de l’opinion publique en faveur de 
l’opposant ‘Abd al-Ḥafīẓ. Il s’agit, remarque l’A., de la 
première démonstration, dans l’histoire marocaine, 
du potentiel de l’imprimerie en tant qu’instrument 
de mobilisation politique de masse (p. 438). Que le 
protagoniste d’un tel événement fût un maître soufi, 
montre, une fois de plus, la pluralité des fonctions 
possibles remplies par les soufis au sein de la société. 
Enfin, Stéphane A. Dudoignon, « The Orenburg 
Triptych: Religious Teaching, Sufism, and the Muslim 
Press in the Southern and Eastern Urals at the Turn of 
the Twentieth Century » (p. 453-480), offre un cadre 
historique, très enrichissant, des rôles des soufis dans 
les communautés musulmanes du nord de l’Empire 
russe. En consacrant une partie considérable de 

l’article aux activités culturelles des soufis dans la ville 
d’Orenbourg, depuis la fondation de son « faubourg 
musulman » (1744) jusqu’à la Révolution de 1917, 
l’A. montre bien l’intérêt remarquable de l’histoire 
de la spiritualité musulmane dans la Russie tsariste : 
une histoire qui attend encore, en large partie, d’être 
étudiée. 

Le volume est complété, très opportunément, par 
des instruments de référence unitaires - bibliographie 
sélective (p. 481-506), index général (p. 509-565), 
index de toutes les sources citées dans les différents 
articles (p. 567-579) - dont l’étendue même confirme, 
s’il en était besoin, la richesse et la variété des études 
réunies dans ce volume.

Giuseppe Cecere  
Université de Bologne, UNIBO

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Chih Rachida, Mayeur-Jaouen Catherine, Seesemann Rüdiger (éds.): Sufism, Literary Production, and Printing in the Nineteenth Century., recensé par
Giuseppe Cecere
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

