| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

CHIH Rachida, MAYEUR-JAOUEN Catherine,
SEESEMANN Riidiger (éds.),

Sufism, Literary Production, and Printing in the
Nineteenth Century,

Wiirzburg: Ergon Verlag,

2015 (Mitteilungen zur Sozial- und Kultur-
Geschichte der Islamischen Welt 37),

XVII + 579 p. ISBN: 9783956500435

Ce projet, rassemblant des spécialistes qui
travaillent sur les régions les plus diverses du monde
musulman, apporte une contribution d'importance
cruciale 3 la reconstitution de I'histoire du soufisme,
et de l'islam, au cours de ce «long siecle » que fut
le dix-neuvieme siecle. En explorant les rapports
entre soufis et imprimerie, les études réunies dans
ce volume permettent de mieux appréhender la
richesse des articulations historiques du soufisme.
Ce qui, comme le soulignent les éditeurs (Rachida
Chih, Catherine Mayeur-Jaouen, Riidiger Seesemann,
« The Nineteenth Century: A Sufi Century? »,
p. 3-22), contribue a remettre en cause la notion de
«néo-soufisme » (cf. infra) et les autres narrations
« réformistes » sur les rapports entre «islam » et
«modernité » (en montrant par ailleurs la pluralité
des « modernités » possibles p. 5-10).

Part 1: From Manuscript to Printing. La pre-
miére section du volume réunit des études sur les
implications culturelles du passage du manuscrit au
livre imprimé comme véhicule de littérature soufie.
Plusieurs contributions illustrent le role des politiques
éditoriales, élaborées par des intellectuels soufis ou
bien par les autorités étatiques et coloniales, dans les
processus de standardisation qui marquent I'histoire
du soufisme, avec des modalités et des résultats
différents suivant les régions, a I'époque considérée.
D’une part, les choix concernant les textes aimprimer
faconnent I'image publique du soufisme et la défini-
tion d’'un « héritage » (turath) soufi, a'époque méme
ou la notion de turdth est élaborée dans les milieux
savants et que les polémiques des « réformistes »
poussent les maitres soufis a défendre et redéfinir
leurs traditions. Ce que montre bien létude-cadre
de Catherine Mayeur-Jaouen, « Sufism and Printing
in Nineteenth Century Egypt » (p. 25-74) en essayant
d’évaluer le pourcentage des ouvrages soufis sur la
totalité de la production imprimée égyptienne au
cours du xix¢ siecle, et en reconstituant les processus
de sélection opérés sur les textes du passé, I'A. définit
les directions fondamentales pour toute recherche
ultérieure dans ce domaine. Le réle de I'imprimerie
dans les processus de standardisation du soufisme est
au coeur de la contribution de Michel Boivin, « Shah

‘Abd al-Latif’s Risalo and the Reshaping of Sufism
|

in Nineteenth Century Sindh: Imperial Policy and
the Impact of Printing in British India » (p. 99-120):
a partir d'une étude de cas précis, I'A. analyse les
dynamiques de « reconfiguration » (reshaping) de la
tradition soufie dans le Sindh en rapport avec I'intro-
duction de I'imprimerie et les différentes politiques
éditoriales mises en place par les autorités coloniales
britanniques et par des courants soufis locaux.
D’autre part, le coté « négatif » des politiques d'édi-
tion est aussi bien révélateur pour I'historien: souvent,
des textes importants d'un courant soufi (surtout
les plus « ésotériques », ou ceux qui semblent trop
éloignés des débats courants) sont délibérément
exclus de la publication, par souci de secret ou pour
d’autres raisons, mais ils ne cessent pas pour autant
d'exercer leur influence parmi les adeptes d’'un tel
courant. Cet aspect est évoqué par Alberto Fabio
Ambrosio, « The Library of the Whirling Dervish: An
Editorial Policy » (p. 75-98). Tout en analysant les
différentes typologies et thématiques des textes mev-
levisimprimés jusqua la fin de 'Empire ottoman, afin
d’évaluer les dynamiques de « construction idéale »
et d'évolution historique de cet Ordre, I'A. admet
qu’une telle analyse ne peut saisir qu’une partie de
la réalité: si le Mesnevi du maitre fondateur al-Rami
(m. 1273) a une place de choix dans cette activité
éditoriale, bien d’autres ouvrages mevlevis anciens
restent sous forme manuscrite, mais ils continuent
néanmoins de faire partie de la « bibliotheque idéale »
des adeptes de I'Ordre. Alexandre Papas, « When the
Dervish Starts Publishing: A Note on Renunciation
and Literary Production in the Indian Qalandariyya »
(p. 121-138), enquéte sur le statut controversé de
I'écriture dans la Qalandariyya, tradition aux fortes
connotations « anti-intellectuelles », en analysant le
cas paradoxal d'une famille gqalandarie indienne qui
se spécialise bientét dans la production de livres.
Enfin, Mojan Membrado, « From Oral to Scriptural
Transmission: The Literary Production of Ahl-i Haqq
in the Modern Era » (p. 121-138-170), présente
un exemple extréme de rejet de «l'écriture » de la
part d'un courant soufi: encore en plein milieu du
xx¢ siecle, les Ahl-i Haqq restent fidéles a la seule
transmission orale de leurs doctrines. Ce n'est qu'en
1963 qu’un livre offrant un point de vue «interne »
sur les doctrines et I'histoire de la confrérie voit la
lumiere. Par cela, les Ahl-i Haqq passent directement
de l'oralité a I'imprimerie.

Part 2: Literary Genres and Doctrinal Debates.
Les études réunies dans la deuxieme section portent
principalement sur les relations entre typologies tex-
tuelles et contenus doctrinaux. Nelly Amri, « Reflec-
tions on the Bio-Hagiographical Tradition of the City
of Kairouan, According to al-Kinani's Takmil al-sulahd’

wa-l'ayan li-ma‘alim al-iman fi awliya’ al-Qayrawan »
|

BCAI 31 28

BCAI 31 (2017) Chih Rachida, Mayeur-Jaouen Catherine, Seesemann Rudiger (éds.): Sufism, Literary Production, and Printing in the Nineteenth Century., recensé par
Giuseppe Cecere
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

(p- 173-202), présente un cas tres instructif des
implications idéologiques et sociologiques du genre
hagiographique: en écrivant, en plein xix¢ siécle, une
nouvelle histoire sacrée de la ville de Kairouan, le sa-
vant soufi tunisien Muhammad al-Kinant’ (m. 1875)
démolit pour la premiére fois les frontieres sociolo-
giques entre saints intra muros et extra muros, en
remettant ainsi en cause I'idéologie urbaine qui avait
animé la perception de l'espace kairouanais dans la
tradition hagiographique précédente. Esther Peskes,
« Defending Sufi Institutions and the Authority of
the madhhab: Da‘'tid b. Sulayman al-Nagshbandi
al-Khalidial-Baghdadi (d. 1882) versus Wahhabism »
(p. 203-226), enquéte sur les dimensions spécifique-
ment « soufies » de l'opposition au wahhabisme par
les tenants des madhahib, en analysant un traité
sur l'ontologie de la vie dans le tombeau qui est 'un
des rare textes anti-wahhabites ayant recours a des
arguments propres a la tradition soufie. Dans deux
autres études, la centralité de la figure du Prophéte
Muhammad dans la littérature soufie de 'époque est
prise en compte, dans deux perspectives différentes.
Denis Gril, « The Muhammadan Reality and Ibn
al-‘Arabi’s Legacy Among the Kattaniyya: The Jilla’
al-qulab of Muhammad b. Ja'far al-Kattani (d. 1927) »
(p. 227-254), focalise son attention sur la diffusion
de la notion «akbarienne » de réalit¢ muhamma-
dienne, tout particulierement au sein de la confré-
rie Kattaniyya, et sur les débats doctrinaux qui se
développent autour de la vexata quaestio des limites
de la connaissance octroyée par Dieu au Prophéte.
Josef Dreher, « A Collection of Theological and
Mystical Texts Describing the Prophet Muhammad:
The Jawabhir al-bihar by Yasuf b. Isma‘il al-Nabhani »
(p. 255-275), analyse le sens de la « rencontre » avec
le Prophete dans la vie et I'ceuvre de Yiisuf al-Nabhani
(m. 1931), savant, journaliste et poéte qui consacre
son activité intellectuelle et artistique a la louange de
Muhammad, en y allant jusqu’a mériter la définition
élogieuse de « Busiri de son temps ».

Part 3: Transmission and Dissemination. La
troisieme section réunit des études portant sur les
dynamiques de diffusion des idées soufies, en relation
aux spécificités des contextes historiques ainsi qu'aux
traditions soufies des siecles précédents. Riidiger
Seesemann, dans « A New Dawn for Sufism? Spiritual
Training in the Mirror of Nineteenth Century Tijani
Literature » (p. 279-298), rejette de facon explicite,
dans le sillage des études de Radtke et O’ Fahey, la
représentation d’un « réformisme » soufi en rupture
radicale avec le passé, élaborée par le courant histo-
riographique du «néo-soufisme » (Fazlur Rahman,
J.S. Trimingham, J. Voll). Néanmoins, tout en insistant
sur la longue durée dans I'histoire des idées et des

pratiques soufies, I'A. essaie de saisir les dynamiques
|

novatrices liées a la reprise de notions traditionnelles
dans le contexte spécifique de I'époque. Ce qu'il
montre bien en analysant les transformations que
subit la notion de tarbiyya (« spiritual training ») dans
la littérature de la Tijaniyya. La dialectique complexe
entre soufisme et réformisme est au cceur de la
contribution de Rachida Chih, «Reform and Diffu-
sion of Sufism in Late-Nineteenth Century Egypt: An
Analysis of Shams al-tahqiq wa-‘urwat ahl al-tawfiq
by Ahmad b. Sharqawi » (p. 299-317). En analysant le
traité d’un savant soufi sensible a certaines instances
« réformistes », I'A. enquéte sur les multiples signifi-
cations doctrinales, culturelles et politiques du débat
qui se développe en Egypte, a partir des années 1880,
autour des pratiques rituelles des confréries. Ce que
permet de saisir, une fois de plus, la variété d’attitudes
et la capacité d’adaptation déployées par plusieurs
courants soufis face aux défis des temps. Luca Patrizi,
« Transmission and Resistance in Nineteenth Century
Maghreb: Na't al-bidayat wa-tawsif al-nihayat by Ma'
al-‘Aynayn » (p. 319-336), présente un exemple tres
instructif des dynamiques de réinvestissement de no-
tions traditionnelles dans des contextes historiques
nouveaux, en analysant la production doctrinale,
aussi riche que négligée, d’'une figure bien connue de
maitre soufi engagé dans la résistance anti-coloniale
au Maghreb. Michael Laffan, «Sufism, Literary Pro-
duction, and Nineteenth-Century Southeast Asia »
(p. 337-350), focalise le rapport entre transmission
doctrinale et innovation technologique, en enqué-
tant sur le role de I'imprimerie dans la diffusion du
soufisme en Asie sud-orientale. Loin de se réduire a
une simple question technique, une telle enquéte
révele un potentiel heuristique remarquable. En fait,
en montrant que la plus grande vague de diffusion du
soufisme des confréries, dans cette région, fut liée a la
production et circulation de textes imprimés, a partir
des années 1880, I'A. remet en cause les représenta-
tions traditionnelles qui font des confréries soufies le
plus ancien et/ou le principal vecteur d'islamisation
de l'Asie sud-orientale. Nathalie Clayer, « Sufi Printed
Matter and Knowledge About the Bektashi Order
in the Late Ottoman Period » (p. 351-367), analyse
les dynamiques de production et reproduction, en
milieu savant, des représentations «syncrétistes »
de la Bektashiyya, forgées a partir d’'un texte d’un
érudit musulman anti-soufi imprimé en 1874. On a
Ia un cas-limite de l'autorité que I'imprimerie, par ses
effets de multiplication du message, peut conférer a
des représentations exogenes d’'un courant soufi a
tradition principalement orale.

Part 4: New Religious and Political Challenges
at the Turn of the Twentieth Century. La derniére
section réunit des études concernant les modalités

d’intervention directe, de la part d’auteurs soufis,
|

| BCAI 31 29

BCAI 31 (2017) Chih Rachida, Mayeur-Jaouen Catherine, Seesemann Rudiger (éds.): Sufism, Literary Production, and Printing in the Nineteenth Century., recensé par
Giuseppe Cecere
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

dans le débat intellectuel et politique au tournant
du xx¢ siecle. Thomas Eich, « Publish or Perish in
Nineteenth-Century Sufism: New Materials on Abt
[-Huda al-Sayyadi » (p.371-399), analyse le role de
I'imprimerie dans le projet culturel et dans le parcours
biographique d’un intellectuel soufi d'un genre nou-
veau. Issu d'un humble milieu villageois, al-Sayyadi
(1850-1909) stimula, a la cour du Sultan Abddl-
hamid I, surtout grace a ses inlassables activités
éditoriales, un nouvel essor de la Rifa‘iyya dans tout
I'Empire ottoman, a tel point qu'il est aujourd’hui
considéré comme le plus grand maitre dans I'histoire
de cet Ordre apres le maitre éponyme al-Rifa‘l. Une
aventure humaine et intellectuelle qui, remarque 'A.,
aurait été «impossible » (p. 399) sans I'introduction
de l'imprimerie. Anne-Laure Dupont, « An Expression
of Pan-Islamism in Tunisia at the Beginning of the
French Protectorate: The Critique of the Tijaniyya in
the Rihla al-hijaziyya by Muhammad b. ‘Uthman al-
Sanist (d. 1900) » (p. 401-436), met au jour une polé-
mique anti-tijanie, motivée par un souci d’'unité entre
les musulmans, dans l'ouvrage que le soufi et intel-
lectuel tunisien pan-islamiste Muhammad al-Sanusi
consacre a ses mémoires du pelerinage a la Mecque.
Véritable fresque historique, en trois volumes, des
conflits qui traversent les milieux intellectuels et
politiques des régions méditerranéennes du monde
musulman au début des années 1880, cet ouvrage
ne fut jamais imprimé par son auteur: un choix qui
semble exprimer un souci « pan-islamiste » de ne pas
exacerber les divisions entre musulmans a I'époque
de I'apogée des puissances coloniales européennes.
Sahar Bazzaz, «Printing and the Tariga Kattaniyya:
‘Abd al-Hayy al-Kattani's Mufakahat dha I-nubl wa-
l-ijada hadrat mudir jaridat al-Sa‘dda » (p. 437-452),
analyse l'intervention d’'un maitre soufi, par le biais
de I'imprimerie, dans le conflit civil qui agitait le
Maroc en 1908. Par la publication d'un pamphlet
polémique contre le sultan au pouvoir ‘Abd al-‘Aziz,
le cheikh al-Kattan?’ joua un réle significatif dans
la mobilisation de l'opinion publique en faveur de
l'opposant ‘Abd al-Hafiz. Il s'agit, remarque I'A., de la
premiere démonstration, dans I'histoire marocaine,
du potentiel de 'imprimerie en tant qu'instrument
de mobilisation politique de masse (p. 438). Que le
protagoniste d’un tel événement fiit un maitre soufi,
montre, une fois de plus, la pluralité des fonctions
possibles remplies par les soufis au sein de la société.
Enfin, Stéphane A. Dudoignon, « The Orenburg
Triptych: Religious Teaching, Sufism, and the Muslim
Press in the Southern and Eastern Urals at the Turn of
the Twentieth Century » (p. 453-480), offre un cadre
historique, trés enrichissant, des réles des soufis dans
les communautés musulmanes du nord de 'Empire

russe. En consacrant une partie considérable de
|

l'article aux activités culturelles des soufis dans la ville
d’'Orenbourg, depuis la fondation de son « faubourg
musulman » (1744) jusqu’a la Révolution de 1917,
I'A. montre bien l'intérét remarquable de I'histoire
de la spiritualité musulmane dans la Russie tsariste:
une histoire qui attend encore, en large partie, d'étre
étudiée.

Le volume est complété, trés opportunément, par
des instruments de référence unitaires - bibliographie
sélective (p. 481-506), index général (p. 509-565),
index de toutes les sources citées dans les différents
articles (p. 567-579) - dont I'étendue méme confirme,
s'il en était besoin, la richesse et la variété des études
réunies dans ce volume.

Giuseppe Cecere
Université de Bologne, UNIBO

BCAI 31 30

BCAI 31 (2017) Chih Rachida, Mayeur-Jaouen Catherine, Seesemann Rudiger (éds.): Sufism, Literary Production, and Printing in the Nineteenth Century., recensé par
Giuseppe Cecere
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

