
	 BCAI 31	 204

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

Thackston �Wheeler M. (ed. tr.) Classical 
Writings of the Medieval Islamic World. Persian 
Histories of the Mongol Dynasties. 
Volume 1.  
Tarikh-i Rashidi by Mirza Haydar Dughlat, 

Londres, Tauris,  
2012, xii, 222 p. 

�Volume 2.  
Habibu’s-Siyar by Khwandamir,

Londres, Tauris, 2012, ix, 672 p. 

�Volume 3.  
Ǧami’u’t-Tawarikh by Rashiduddin Fazlullah, 

Londres, Tauris,  
2012, xiv, 586 p. 
ISBN : 978 1 78076 054 4

Trois importantes chroniques pour l’histoire de 
l’islam médiéval sont ici publiées sous le titre « Persian 
Histories of the Mongol Dynasties » par l’éminent 
orientaliste Wheeler Thackston, connu pour ses 
nombreuses traductions de sources historiques. Il 
s’agit de la traduction annotée du Ǧāmi‘ al-tawārīkh 
de Rashīd al-Dīn (m. 1318), du Ḥabīb al-siyar de 
Kwwāndamīr (m. 1536) et du Tārīkhi-i Rashīdī de 
Mīrzā Muḥammad Ḥaydar Dūghlāt (m. 1551). Ces 
textes, qui avaient été publiés par les presses de 
l’université de Harvard entre 1994 et 1998, n’étaient 
disponibles que dans certaines bibliothèques. Il faut 
donc saluer la nouvelle publication de ces ouvrages 
par la maison d’édition Tauris dans la collection 
« Classical Writings of the Medieval Islamic World ».

Rashīd al-Dīn, tout comme Ǧuvaynī (m. 1283), 
est l’une des grandes figures de l’historiographie ilkha-
nide. Il fut le premier historien musulman à présenter 
une véritable histoire du monde. Craignant que les 
Mongols perdent la mémoire de leur glorieux passé, 
Ghāzān Khān (r. 1295-1304) demanda à Rashīd al-Dīn 
de rédiger un ouvrage sur les tribus turko-mongoles, 
les conquêtes de Gengis Khan et le gouvernement 
de ses successeurs. Par la suite Ölǧeitü (r. 1304-1316), 
le successeur de Ghāzān Khān, lui demanda d’écrire 
une histoire des peuples avec lesquels les Mongols 
avaient été en contact (Persans, Arabes, Grecs, 
Chinois, Indiens et Francs) (1). Cette vaste entreprise 

(1)  Le Ǧāmi‘ al-tawārīkh comportait également un compendium 
géographique, le Ṣuvar al-āqālīm, qui ne nous est pas parvenu, 
et un supplément généalogique, le Shu‘ab-i pangāna (« Les 
cinq peuples », i. e. Arabes, Mongols, Juifs, Francs et Chinois), 
bilingue en écriture arabe et ouighoure, voir Sholeh A. Quinn, 

historiographique, sans précédent avant l’époque 
pré-moderne, a été menée sous la direction de Rashīd 
al-Dīn lui-même. Il a mis en forme les traductions en 
persan réalisées par ses collaborateurs à partir d’origi-
naux en diverses langues. Son principal informateur 
pour les données sur les Mongols et les Turks est 
Bolad Čīnksāng. Ce dernier, après avoir débuté sa car-
rière en Chine au service de Qubilai (r. 1260-1294), fut 
envoyé comme ambassadeur et conseiller politique 
du grand khan en Iran où il passa vingt-huit ans (2). 
Rashīd al-Dīn a fait exécuter dans son scriptorium de 
Tabriz de nombreuses copies (en arabe et en persan) 
de son Ǧāmi‘ al-tawārīkh, dont seulement quatre 
exemplaires ont été conservés (description p. viii-ix). 
La partie du Ǧāmi‘ al-tawārīkh commanditée par 
Ghāzān Khān fait l’objet de la traduction annotée 
de Wheeler Thackston (3).

Le Ǧāmi‘ al-tawārīkh appartient à ce que 
l’on appelle l’« histoire officielle », c’est-à-dire un 
ouvrage qui, relatant le récent passé, doit laisser 
du règne de celui qui a patronné le texte l’image 
la plus favorable. Rashīd al-Dīn écrit dans l’intro�-
duction : « Since Ghengis Khan’s offspring have 
attained this fortune and felicity, and the wise, the 
learned, and historians are an integral part of His 
Majesty’s court […]. The revivification of the good 
name of fathers and forebears and the renewal 
of the memory of the words and deeds […] are 
outstanding and selected by divine assistance » 
(p. 14). Étant donné la position de Rashīd al-Dīn 
dans l’appareil d’État des Ilkhans, il était bien placé 
pour obtenir des informations de première main. 
Le Ǧāmi‘ al-tawārīkh est considéré comme une 
autorité unique, en particulier pour le règne de 
Ghāzān Khān, mais ceci ne va pas sans poser des 
problèmes. Il ne s’agit pas de contester l’exactitude 
des informations en tant que telles, mais il faut 
prendre en compte la perspective et l’objectivité 
de l’auteur. À la fois ministre et historien officiel de 
Ghāzān Khān, Rashīd al-Dīn a tendance à décrire les 
troubles des époques antérieures sous les couleurs 
les plus noires, afin de mieux mettre en valeur le 
règne de l’Ilkhan. Rashīd al-Dīn est le seul historien 

« The Mu‘izz al-Ansāb and Shu‘ab-i Panjgānah as Sources for the 
Chaghatayid Period of History: A Comparative Analysis », Central 
Asiatic Journal, vol. 33/3-4, 1990, p. 229-253.
(2)  Voir Thomas Allsen, « Biography of a Cultural Broker. Bolad 
Ch’eng-Hsiang in China and Iran », dans The Court of the Il-Khans, 
1290-1340, Julian Raby et Teresa Fitzherbert (éd.), Oxford, Oxford 
University Press, 1996, p. 7-22 ; Idem, « Rashīd al-Dīn and Pūlād 
chīnksānk », dans Culture and Conquest in Mongol Eurasia, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2001, p. 72-80.
(3)  Wheeler Thackston s’est appuyé, pour traduire le Ǧāmi‘ 
al-tawārīḫ, sur l’édition effectuée par Muḥammad Rawšan et 
Muṣṭafa Musawī, Téhéran, 1994.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Thackston Wheeler M. (ed. tr.): Classical Writings of the Medieval Islamic World. Persian Histories of the Mongol Dynasties., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 205

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

à avoir transmis les décrets (yarlīgh) de Ghāzān 
Khān, décrets émis dans le cadre des réformes qu’il 
a tenté de mettre en œuvre, après sa conversion à 
l’islam. Rashīd al-Dīn décrit ces décrets de manière 
vivante et convaincante, mais on a raison de suppo-
ser qu’ils n’ont pas eu les effets escomptés dans tout 
l’Empire. D’autres sources attestent du contraire. 
Le Ǧāmi‘ al-tawārīkh est également une source de 
première importance sur l’histoire des Mongols 
pour des périodes bien antérieures à l’époque 
de Rashīd al-Dīn. Les Mongols, dit Rashīd al-Dīn, 
« from age to age […] have kept their true history 
in Mongolian expression and script, unorganized 
and disarranged chapter by chapter, scattered in 
treasuries, hidden from the gaze of strangers and 
specialists, and no one was allowed access to learn 
of it » (p. 13). Après avoir été réunis, ces fragments 
furent désignés sous le nom « Altan debter », le 
« Livre d’or ». C’est Bolad Čīnksāng, « expert en tra-
ditions mongoles », qui a procuré à Rashīd al-Dīn 
les informations d’origine mongole. Autant qu’on 
puisse en juger en comparant avec l’usage qui a 
été fait de ces matériaux mongols du côté chinois, 
la version persane préserve assez exactement les 
données originales. Le Ǧāmi‘ al-tawārīkh, comme 
l’Histoire secrète des Mongols (4), donne la vision 
mongole des événements et, à ce titre, c’est une 
source primaire de première importance. 

Le Ḥabīb al-siyar de Ghiyāth al-Dīn Khwāndamīr 
(m. 1536) appartient à l’historiographie timouride, 
fortement enracinée dans la tradition littéraire de 
l’époque ilkhanide. Khwāndamīr inscrit le Ḥabīb al-
siyar en continuité avec le Rawḍat al-ṣafā, la monu-
mentale chronique universelle de son grand-père, 
connu sous le nom de Mirkhwānd (m. 1498), dont 
il donne en partie un résumé. Le Ḥabīb al-siyar est 
divisé en trois tomes constitués chacun de quatre 
parties. La partie originale de la chronique est conte-
nue dans le troisième tome [1) khans du Turkestan, 
gouvernement de Gengis Khan et de ses successeurs 
en « Īrān et Tūrān » ; 2) souverains contemporains des 
Gengiskhanides (Mamelouks, Qara Khitai du Kirmān, 
Muzaffarides de Chiraz, principautés du Māzandarān 
et du Ṭabaristān, Kart de Hérat et Sarbadars) ; 3) 
Tamerlan et ses descendants, jusqu’à l’invasion des 
Uzbeks ; 4) avènement des Safavides et règne de Shāh 

(4)  L’Histoire secrète des Mongols est le seul texte d’origine 
mongole. Il retrace l’histoire impériale, l’organisation sociale, 
les valeurs et l’univers culturel et religieux des Mongols, selon 
leur point de vue. Sur la transmission et la valeur de ce texte, 
voir Igor de Rachewiltz, Some « Remarks on the Dating of The 
Secret History of the Mongols », Monumenta Serica, vol. 24, 1965, 
p. 185-205 ; Idem, The Secret History of the Mongols. A Mongolian 
Epic Chronicle of the Thirteenth Century, Tr. Igor de Rachewiltz, 
Leyde, Brill, 2004.

Ismā‘īl]. C’est ce tome trois du Ḥabīb al-siyar qui fait 
l’objet de la traduction annotée ici publiée (5). 

Il existe deux rédactions du Ḥabīb al-siyar. La 
première fut rédigée entre 1521 et 1524 ; elle est dé-
diée au gouverneur safavide de Hérat, Ḥabīb Allāh 
Savāǧī (m. 1526). Quelques années après la mort de 
Shāh Ismā‘īl (m. 1524), en 1528 Khwāndamīr quitta 
Hérat pour rejoindre la cour de Bābur à Agra, où il 
acheva la version finale du Ḥabīb al-siyar en 1529. 
Tout en appartenant à l’historiographie timouride, 
la chronique est néanmoins écrite à la gloire de la 
dynastie safavide. Le Ḥabīb al-siyar est une source 
importante pour la période timouride tardive et 
pour le règne de Shāh Ismā‘īl, périodes dont l’auteur 
était contemporain. Actif à la cour timouride de 
Hérat, Khwāndamīr a eu accès à des documents offi-
ciels (qu’il pouvait lui-même rédiger). Par ailleurs, il 
connaissait le milieu des élites politiques, intellec-
tuelles et religieuses de Hérat. Khwāndamīr a inté-
gré à la fin de chaque règne un grand nombre de 
notices biographiques. La partie sur les Sarbadars 
préserve une source qui ne nous est pas parvenue, 
le Tārīkh-i Sarbadārān, dans lequel les événements 
sont présentés selon une vision chiite prononcée 
(p. 201-207). Outre le Rawḍat al-ṣafā de Mīrkhwānd, 
Khwāndamīr utilise un grand nombre de sources 
historiques (Rashīd al-Dīn, Ǧuvaynī, Vaṣṣāf, Sharaf 
al-Dīn ‘Alī Yazdī, Samarqandī, Ḥāfiẓ-i Abrū, Ẓahīr 
al-Dīn Mar‘ashī, etc.), des sources hagiographiques, 
tels le Nafaḥat al-uns de Ǧāmī et le Ṣafat al-ṣafā’ 
d’Ibn-i Bazzāz pour les cheikhs d’Ardabīl, les 
ancêtres des Safavides, ainsi que d’autres sources 
littéraires relevant de l’éthique gouvernementale. 
Les nombreux ouvrages de Ḥāfiẓ-i Abrū et les 
histoires universelles de la tradition hératie (le 
Rawḍat al-ṣafā’ de Mīrḫwānd et le Ḥabīb al-siyar de 
Khwāndamīr) sont devenues des modèles du genre 
et servent de pont avec l’historiographie safavide 
et moghole.

L’ouvrage historique majeur associé à la dynastie 
moghole de l’Inde du Nord n’est pas une chronique 
au sens strict du terme et il ne fut pas rédigé en 
persan. Il s’agit du récit autobiographique, connu 
sous le nom de « Bābur-nāma », rédigé en turc cha-
ghataï (la langue de Transoxiane) par Zahīr al-Dīn 
Muḥammad Bābur (r. 1526-1530), le fondateur de 
la dynastie. La culture de cour en Inde moghole 
à ses débuts était essentiellement timouride. Du 
point de vue historiographique, Khwāndamīr qui, 
venu à la cour de Bābur, devint ensuite l’historien 

(5)  Wheeler Thackston s’est appuyé s’est appuyé pour traduire 
le Ḥabīb al-siyar sur l’édition de Ǧalāl al-Dīn Humā’ī publiée à 
Téhéran en 1954 (rééditée en 1974).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Thackston Wheeler M. (ed. tr.): Classical Writings of the Medieval Islamic World. Persian Histories of the Mongol Dynasties., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 206

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

de Humāyūn, en est le fondateur6. Par ailleurs, le 
Bābur-nāma influença directement ou indirectement 
les écrits de quatre autres récits autobiographiques 
qui fournissent des informations uniques sur la dynas-
tie timouride-moghole. Le Tārīkhi-i Rashīdī de Mīrzā 
Ḥaydar Dūghlāt, même s’il ne s’agit pas d’une auto-
biographie au sens propre du terme, s’inscrit dans 
cette tradition historiographique (7). Mīrzā Ḥaydar 
appartenait au clan des Dūghlāt (on peut consulter 
le tableau généalogique proposé p. xiii) et était, du 
côté maternel, le cousin de Bābur. Il reçut une bonne 
formation littéraire qui se manifeste dans son ouvrage, 
rédigé dans une langue persane non fleurie et « facile 
à traduire », selon Thackston (p. viii) par rapport aux 
autres textes rédigés à cette époque. La chronique 
de Mīrzā Ḥaydar, achevée en 1546, connut un grand 
succès (il a été traduit en turc chaghataï) et fut utili-
sée par les historiens postérieurs qui ont écrit sur le 
Turkestan chinois actuel. L’objectif de Mīrzā Ḥaydar 
lorsqu’il entreprit de rédiger le Tārīkhi-i Rashīdī était 
de préserver la mémoire des khans musulmans du 
Mogholistan : « Since no settlements are left […], the 
Moghuls have become a marginal people with no 
trace of learning and culture among them. Indeed, 
the very names learning and culture have been erased 
from their memory, and the essence of learning and 
culture stands at the top of the register of forgotten 
things (p. 63). » Le Tārīkhi-i Rashīdī se compose de 
deux parties. La première (p. 1-59) est un résumé 
de l’histoire des khans du Mogholistan qui couvre 
la période de Tughlugh-Temür Khān (1329-1362), le 
premier khan converti à l’islam, jusqu’à l’accession 
au pouvoir en 1533 d’Abū l-Rašīd Khān dont la 
chronique tire son nom. Il a utilisé pour rédiger cette 
partie de larges extraits du Ẓāfar-nāma, composé en 
1425 par l’historien timouride Sharaf al-Dīn ‘Alī Yazdī, 
cités verbatim à propos des contacts entre Tamerlan 
et Tughlugh-Temür Khān (p. 7-12). Dans la généalogie 
de ce dernier, il rapporte le mythe d’origine des Mon-
gols, selon la forme « islamisée » du Ẓāfar-nāma où il 
est question d’un rayon lumineux qui aurait pénétré 
dans la bouche d’Alan Qoa, l’ancêtre de Gengis Khan. 
Elle est comparée à Maryam : « If you hear the story 

(6)  Voir A Work on the Rules and Ordinances Established by 
the Empereur Humayun and Some Building Erected by His Order 
[Qanun-i Humayuni, Persian Text with Notes and Preface], éd. M. 
Hosain Hidayat, Calcutta, 1940.
(7)  Les trois autres ouvrages influencés par le Bābur-nāma sont 
les mémoires de la fille de Bābur, Gulbadan Begim (1523-1603), 
The History of Humâyûn, éd. et tr. A. S. Beveridge, Londres, 1902 ; 
Tadẖkira-i-Humāyūn wa Akbar of Bāyazīd Biy’t: a History of the 
Emperor Humāyūn from A. H. 949 (A. D. 1542) and of His Succes-
sor the Emperor Akbar up to A. H. 999 (A. D. 1590), éd. Hosain 
Hidayat, Calcutta, 1941 ; The Jahangirnama: Memoirs of Jahangir, 
Empereur of India, éd. et tr. Wheeler Thackston, New York, 1999.

of Mary, you will incline to Alan Qoa. (p. 3) (8). » 
Mīrzā Ḥaydar termina la rédaction de la seconde 
partie de sa chronique en 1543. Il s’agit d’un récit 
sur les peuples et les endroits dont il était familier et 
sur des événements dont il fut témoin. Il s’agit de la 
partie la plus intéressante du Tārīkhi-i Rashīdī. Il fait 
le récit détaillé des dernières campagnes de Bābur en 
Transoxiane et donne des informations originales sur 
le règne de Humāyūn (premier règne 1530-1540), le 
successeur de Bābur, et sur ses désastreuses défaites 
contre les forces afghanes conduites par Shīr Shāh Sūrī, 
en 1539 et 1540. Humāyūn fut contraint de s’enfuir 
de l’Inde du Nord pour le Sind. Mīrzā Ḥaydar donne 
également, dans cette seconde partie de sa chronique, 
des descriptions intéressantes sur les croyances des 
habitants des régions qu’il a visitées, comme le Tibet 
(p. 180-183) et le Kashmir (p. 185-189), ainsi que sur 
la géographie de ces régions. Soucieux de préserver la 
mémoire culturelle timouride, il consacre de brèves 
notices aux poètes, calligraphes, peintres, chanteurs 
et musiciens (p. 88-95) qui avaient fait la gloire de 
Hérat. La ville, de la fin du xve au début du xvie siècle, 
fut en effet un centre culturel où fleurirent tous les 
arts (9). 

La traduction de ces trois importantes chro-
niques pour l’histoire des dynasties turko-mongoles 
constituait un véritable défi pour Wheeler Thackston 
à cause des innombrables anthroponymes et topo-
nymes que renferment ces textes. La plupart du 
temps, ces noms propres sont issus de langues autres 
que le persan, ils apparaissent de manière déformée et 
sous différentes graphies étant donné que certaines 
lettres ne sont pas rigoureusement différenciées 
(exemple entre t et ṭ, ġ et q, ǧ et č, etc). La difficulté 
est encore plus grande pour le Ǧāmi‘ al-tawārīkh 
de Rashīd al-Dīn puisqu’il transmet des sources 
mongoles, chinoises, sanskrites (voir les remarques 
de Wheeler Thackston, vol. III, p. xi-xiii). Dans le cas 
des noms d’origine turke et mongole, le traducteur 
a respecté la prononciation de la langue originale. 
Dans les parties de la chronique qui concernent les 
Mongols de Chine, les Yüan, il a adopté pour les mots 
d’origine chinoise le système Pinyin. Il est regrettable 
que le traducteur ait restitué des anthroponymes et 
des toponymes sans indiquer les lettres emphatiques 
et les voyelles longues. Afin de permettre au lecteur 
de se référer aux textes originaux, Wheeler Thackston 
a indiqué entre crochets et en gras la pagination dans 

(8)  À noter que l’on retrouve exactement cette formulation dans 
l’Akbar-nāma, rédigé en 1596 par Abū l-Faḍl, le chroniqueur du 
règne de Ǧalāl al-Dīn Akbar (r. 1556-1605).
(9)  Wheeler Thackston a utilisé le manuscrit du Tārīkhi-i 
Rashīdī conservé au Musée asiatique de Saint-Pétersbourg pour 
établir la traduction du texte.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Thackston Wheeler M. (ed. tr.): Classical Writings of the Medieval Islamic World. Persian Histories of the Mongol Dynasties., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 207

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

la source éditée ou manuscrite sur laquelle s’appuie 
la traduction. Les traductions sont commentées et 
annotées dans les abondantes notes de bas de page. 
De nombreuses cartes, des tableaux généalogiques, 
la liste des ouvrages cités et des index complètent 
la traduction des textes. La traduction du Ǧāmi‘ 
al-tawārīkh est complétée par un important glossaire 
(vol. III, p. 534-542) dans lequel figurent les termes 
translittérés, mais également écrits selon la graphie 
des mots dans la langue d’origine (persan, mongol 
et chinois). Avec cette traduction de la chronique 
de Rashīd al-Dīn et celle du Tārīkh-i Ǧahāngushā de 
Ǧuvaynī (traduit en 1958 par John Andrew Boyle), les 
chroniques les plus importantes de l’historiographie 
ilkhanide sont mises à disposition des chercheurs qui 
n’ont pas accès à ces textes dans la langue originale (10). 
Il serait heureux que le Tārīkh-i Vaṣṣāf, texte très 
important pour la fin de la période ilkhanide, mais 
difficile d’accès puisqu’il n’existe que sous une forme 
lithographiée soit un jour traduit et annoté (11).

Denise Aigle 
UMR 8167 « Orient et Méditerranée »

(10)  Une traduction partielle du Ǧāmi‘ al-tawārīḫ avait été 
publiée en 1836 à Paris par M. E. Quatremère, sous le titre Histoire 
des Mongols de la Perse.
(11)  Le texte, lithographié en 1852-1853 à Bombay a été repro-
duit à Téhéran en 1959-1960.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Thackston Wheeler M. (ed. tr.): Classical Writings of the Medieval Islamic World. Persian Histories of the Mongol Dynasties., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

