
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 26

Amri �Nelly,  
Un « manuel » ifrîqiyen d’adab soufi.  
Paroles de sagesse de ʿAbd al-Waḥḥāb  
al-Mzûghî (m. 675/1276), compagnon  
de Shâdhilî. Étude, notes  
et traduction partielle suivies du texte arabe,

Sousse, 2013. 
ISBN : 1-44-878-9973-978

Nelly Amri, historienne reconnue de la littéra-
ture hagiographique et de la sainteté, notamment au 
Maghreb (1), propose ici une lecture originale et une 
fine analyse des Manāqib al-Shaykh ‘Abd al-Waḥḥāb 
[al-Mzūghī], qui fut l’un des « quarante compagnons » 
d’Abū l-Ḥasan Shādhilī (m. 1258). Au-delà d’un 
simple récit hagiographique, rapportant des élé-
ments sur la vie du saint homme, ce recueil renferme 
de nombreuses exhortations et sentences attribuées 
au shaykh, ce qui lui confère une originalité particu-
lière par rapport aux vitae classiques de saints. En effet, 
les textes de ce type comportent un certain nombre 
de chapitres dans lesquels on voit se dessiner le statut 
de sainteté du futur vir perfectus : naissance, enfance, 
éducation auprès d’un maître, voyages, charismes 
(karāmāt), mort, etc. Comme le souligne Nelly Amri, 
nous sommes, avec ce recueil, devant l’une des plus 
anciennes tentatives de codification, pour l’Ifriqiyya, 
des relations entre maîtres et disciples, de l’éthique à 
observer pendant les maǧālis al-dhikr et autres règles 
de vie spirituelle (p. 15). Par ailleurs, l’intérêt de ce 
texte, pour qui s’intéresse à la Shādhiliyya en Ifriqiyya, 
est d’une importance majeure. En effet, jusque là, 
l’attention s’était focalisée sur les successeurs égyp-
tiens de Shādhilī, notamment sur Ibn ‘Aṭā’ Iskandarī 
(m. 709/1309). Le désintérêt pour la Shādhiliyya 
ifriqiyyenne est d’autant plus étonnant que cette 
région fut la « première patrie de la Voie », puisque 
c’est là que le maître de Shādhilī, ‘Abd al-Salām Ibn 
Mashīsh, le saint du Rif marocain, lui enjoignit de 
se rendre et de commencer à éduquer des disciples, 
avant de s’installer définitivement en Égypte vers 
642/1244. C’est à Tunis et dans de nombreuses villes 
d’Ifriqiyya que Shādhilī (nisba qui renvoie à un petit 
village, aujourd’hui disparu, des environs de Tunis), 
laissera un grand nombre de disciples et la majorité 
de ses compagnons. Le shaykh ‘Abd al-Waḥḥāb est un 
disciple direct de Shādhilī. Il est le seul à qui sont attri-
buées les sentences qui occupent la majeure partie 

(1) Elle est l’auteur de plusieurs ouvrages dans ce 
domaine, en particulier Les saints en Islam, les messagers 
de l’espérance. Sainteté et eschatologie au Maghreb aux 
xive et xve siècles, Paris, Cerf, 2008 ; Sîdî Abû Sa‘îd al-Bâjî 
(1156-1231), Sousse, Contraste Éditions, 2015.

du recueil hagiographique qui lui est consacré, d’où 
son intérêt pour éclairer la Shādhiliyya ifriqiyyenne, 
et notamment son apport doctrinal. 

Quatre copies des Manāqib al-Shaykh ‘Abd al-
Waḥḥāb [al-Mzūghī] nous sont parvenues, toutes 
sont conservées à la Bibliothèque nationale de Tunis. 
Il s’agit de maǧāmī‘ (ouvrage manuscrit contenant 
un ensemble de textes) consacrés à Shādhilī et aux 
hagiographies de ses compagnons les plus notoires 
(description, p. 20-28). Ces quatre copies étant ano�-
nymes, beaucoup de suppositions ont été émises 
sur le nom de l’auteur et la date de rédaction du 
texte (p. 31-35). Après avoir examiné le contenu 
du texte, N. Amri en conclut qu’il s’agit sans doute 
de notes prises par un, voire plusieurs disciples, et 
que nous sommes, vraisemblablement, en présence 
d’une compilation proche du xve siècle, regroupant 
« biographie » (sīra) et « dits » (aqwāl) que l’auteur 
a enrichis de propos puisés dans la tradition hagio-
graphique Shādhilī. Au xve siècle, le soufisme était 
plus perméable à certaines déviations largement 
stigmatisées dans le recueil. En effet, à cette époque, 
les « ravis en Dieu » (maǧdhūb) étaient plus visibles 
dans la société, ce qui a suscité de multiples débats 
parmi les shaykhs (p. 39).

Si l’auteur des Manāqib al-Shaykh ‘Abd al-Waḥḥāb 
[al-Mzūghī] est inconnu, il est également difficile de 
connaître avec précision la vie du shaykh lui-même. 
N. Amri passe en revue les différentes études qui lui 
ont été consacrées (p. 43-56), puis elle propose une 
reconstitution de son parcours biographique. On 
ignore sa date et son lieu de naissance, et l’on ne sait 
rien de sa jeunesse. Il accomplit deux voyages, l’un à 
Cordoue pour suivre l’enseignement de onze shaykhs, 
et l’autre, dont on ne sait pas grand-chose, en Orient. 
Au retour de ses « deux périples », qui durèrent envi-
ron dix ans, il s’installa à Tunis, âgé d’une cinquantaine 
d’années, pour se consacrer à l’enseignement. On ne 
sait quand et où il a rencontré Shādhilī, et même s’il 
fut son disciple. Les informateurs sur le shaykh sont 
presque tous des inconnus (liste, p. 72-75) mais, selon 
les nisba-s, ils semblent recouvrir une grande diversité 
géographique. Il apparaît également que la sainteté 
de ‘Abd al-Waḥḥāb était reconnue par des lettrés et 
qu’il jouissait d’une solide réputation au sein de la 
vox populi, enracinée dans un réseau de compagnons. 
Il incarne la parfaite figure du « maître éducateur » 
(shaykh al-tarbiyya). Telle est la « biographie telle 
qu’elle se laisse déduire de ses manāqib », conclut 
N. Amri (p. 77).

En quoi ce recueil peut-il être considéré comme 
un « traité d’adab soufi » ? Comme le fait remarquer 
N. Amri, l’adab soufi est un « ensemble de règles 
régissant non seulement la relation maître-disciple, 
mais l’ensemble de la conduite de l’itinérant (al-sālik) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Amri Nelly: Un « manuel » ifrîqiyen d’adab soufi. Paroles de sagesse de ʿAbd al-Waḥḥāb al-Mzûghî (m. 675/1276)., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 27

ou du novice (al-murīd), y compris dans sa relation 
à Dieu, à ses frères dans la Voie, aux autres shaykhs 
et au commun des musulmans », le modèle étant 
celui du Prophète qui, selon un hadith célèbre, fut 
« éduqué par Dieu » (p. 13). La plupart du temps, cet 
adab, quand il ne fait pas l’objet d’opuscules distincts, 
genre waṣiyya (« testament spirituel »), s’apparente à 
la littérature hagiologique dont les Awārif al-ma‘ārif 
de Suhrawardī (m. 632/123-1235) offrent un bel 
exemple. Cependant l’adab soufi peut aussi s’annexer 
au genre hagiographique, comme en témoigne les 
Manāqib al-Shaykh ‘Abd al-Waḥḥāb [al-Mzūghī]. Ces 
enseignements du maître (moralia) à ses disciples 
« font partie de sa “carrière” spirituelle » et trouvent 
naturellement leur place dans son hagiographie 
(p. 15).

N. Amri a regroupé les propos et sentences 
du shaykh ‘Abd al-Waḥḥāb en trois grands thèmes. 
Il y a ceux qui relèvent, d’une part, de l’éthique 
générale (garder présents les finalités eschatologiques, 
soumission aux décrets divins, etc.) et, d’autre part, 
de l’éthique sociale (éviter l’avarice, le bavardage 
dans les mosquées, les mauvaises fréquentations, 
etc). Un troisième groupe de sentences s’apparente à 
l’enseignement doctrinal, initiatique et aux pratiques 
cultuelles : conception du maître et de son rôle, posi-
tion adoptée face aux karāmāt, épineuse question de 
la transgression des normes (takhrīb), règles du dhikr 
et de la ziyāra. L’analyse de ces sentences et exhor-
tations du shaykh ‘Abd al-Waḥḥāb fait apparaître la 
double face de la Shādhiliyya. Une face exotérique, 
soucieuse des normes et tournée vers un plus large 
public, l’autre plus secrète et ésotérique, en raison 
de la proximité qui existe entre la Shādhiliyya et la 
Malāmatiyya.

N. Amri fait remarquer qu’au-delà du caractère 
partagé, voire « ancien », de beaucoup de ces sen-
tences, il semble que le recueil reflète les préoccupa-
tions des soufis de l’époque comme en témoignent 
les appels à fréquenter les maǧālis al-dhikr, et l’insis-
tance sur les bienfaits qui en résultent (p. 153). Elle 
relève également un autre trait du recueil lié au 
contexte de l’époque où le type spirituel du « ravi en 
Dieu » (maǧdhūb) commençait à se propager partout 
dans les cités musulmanes, y compris au Maghreb. On 
trouve en effet de nombreuses occurrences consa-
crées à la critique des saints, y compris des maîtres. 
Bien que l’hagiographie de ‘Abd al-Waḥḥāb n’évoque 
nulle part, nommément, le type spirituel des « ravis 
en Dieu » (ahl al-ǧadhb), c’est bien à eux qu’on 
pense dans les différentes formes de transgressions 
exposées dans les manāqib du shaykh (p. 155-154). 
N. Amri fait remarquer que, si l’on a mis l’accent sur 
le caractère « sobre » et profondément intérieur 
de la Shādhiliyya, elle n’en a pas moins investi la 

quasi-totalité des types spirituels. L’hagiographie 
de la célèbre sainte de Tunis, ‘Ā’isha al-Mannūbiyya, 
dans la première moitié du xive siècle, en était déjà 
un signe fort (2).

Pour conclure, N. Amri écrit : « nous sommes 
en présence d’un véritable manuel d’adab soufi dont 
l’ancrage shādhiliyya est affirmé […] par le nombre 
de références au fondateur », mais « cela n’en fait pas 
pour autant un manuel à l’usage unique des adeptes 
de la shādhiliyya » (p. 154-155). Il s’agit de mettre à 
disposition d’un public assez large le sens intérieur 
des sources scripturaires de l’islam et de l’expérience 
soufie qui en émane. L’ensemble des propos consignés 
dans les manāqib du shaykh ‘Abd al-Waḥḥāb forment 
une sorte de « vulgarisation savante » à l’usage de 
l’aspirant soufi, mais aussi de tout musulman. Cet 
ouvrage est un véritable modèle d’analyse historique 
sur l’hagiographie d’un shaykh peu connu, mais dont 
l’enseignement, notamment doctrinal, eut à n’en 
pas douter un impact important sur la Shādhiliyya 
ifriquienne.

Denise AIGLE 
UMR 8167 « Orient et Méditerranée »

(2)  Voir N. Amri, La sainte de Tunis. Présentation et 
traduction de l’hagiographie de ‘Âisha al-Mannûbiyya 
(m. 665/1267), Sindbad-Actes Sud, Arles, 2008.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Amri Nelly: Un « manuel » ifrîqiyen d’adab soufi. Paroles de sagesse de ʿAbd al-Waḥḥāb al-Mzûghî (m. 675/1276)., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

