AL-HAJAR], Ahmad ibn Qasim
Kitab Nasir al-Din ‘ala 'l-qawm al-kdfirin
(The Supporter of Religion against the Infidels),

General introduction, critical edition and
annotated translation, re-edited, revised, and
updated in the light of recent publications
and the primitive version found in the
hitherto unknown manuscript preserved

in al-Azhar by P. S. VAN KONINGSVELD,

Q. AL-SAMARRAI, and G. A. WIEGERS.

Madrid: CSIC (Fuentes Arabigo-Hispanas, 35),
2015, 338 + 335 pp. (texte arabe).

ISBN: 978-84-00-10010-0

Ahmad ibn Qasim b. Ahmad b. al-fagih Qasim b.
al-shaykh al-Hajari al-Andalusi, plus communément
connu comme Ahmad b. Qasim al-Hajari ou Diego
Bejarano, signant parfois aussi Ehmed ben Cacim
Bejarani, est né a Hornachos vers 1569-1570. Il fut un
intéressant voyageur, interpréte, commergant (selon
Erpenius, p. 26) et diplomate musulman andalusi, qui,
au cours de sa carriére, a développé, en partie pour
des raisons liées a sa profession, une importante
capacité a entrer en contact avec des intellectuels et
hommes politiques européens, catholiques ou pro-
testants, mais aussi avec des dirigeants musulmans,
du Maroc ou de 'Empire ottoman, ou encore avec
ses propres coreligionnaires morisques, les crypto-
musulmans de la péninsule Ibérique.

Nous ne savons pas grand-chose de lui, si ce
n'est par l'ceuvre qu'il composa lui-méme, le Kitdb
Nasir al-Din ‘ald 'l-qawm al-kafirin wa-huwa al-sayf
al-ashhar ‘ala kulli man kafara (« Le livre de ceux qui
défendent la religion contre les Infidéles ou Lépée
dégainée contre quiconque ne croit pas »), a la
demande du savant malikite al-Ujhari qu'il rencontra
en Egypte vers 1637. Il s'agit en fait du résumé d’un
texte plus ample, également suscité par al-Ujhari),
Rihlat al-Shihab ila liga’ al-ahbdb («Le voyage de
Shihab [al-Din] a la rencontre de ceux qu'il aime »),
aujourd’hui perdu.

Le morisque al-Hajari vit le jour dans un contexte
officiellement chrétien et, bien que cette hypothese
ait été critiquée (", sa langue maternelle fut l'arabe,
I'espagnol étant sa deuxieme langue; il semble qu'il
aitaussi parlé le portugais et le francais (p. 25). Selon
les informations qui nous sont parvenues, al-Hajari
passa les premiéres trente années de son existence en
Espagne, entre Hornachos, Séville, Madrid (1598) et
Grenade (1599), ville ot il fut mélé a la traduction des
Libros plimbeos (« Livres de plomb »). Au cours de

(1) Alastair Hamilton, « A Muslim in Christendom », Times
literary supplement (1998), p. 10.
|

VI. CODICOLOGIE, €EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES

ces années, il lut beaucoup de «livres de chrétiens »
ayant trait a I'histoire de I'Eglise, a la géographie et a
I'astronomie. Devenu une figure de premier plan pour
la communauté morisque, il maintint vivant des liens
avec certains de ses membres partis a Constantinople.
Peu de temps apres son séjour a Grenade, il sortit
secretement d’Espagne (p. 25) pour se rendre a Mar-
rakech ou il commenca a travailler quelques années
plus tard comme secrétaire et interpréte (turjuman)
du sultan du Maroc, Moulay Zaydan. Il entra trés
rapidement en contact avec différents acteurs de
la vie intellectuelle de la cité, tels que les cadis de la
mosquée de Marrakech, I'historien et homme de reli-
gion Ahmad Baba ou l'astrologue et mathématicien
Ahmad b. Qasim b. al-fagih al-Ma'yiib al-Andalusi. En
1611, il fut envoyé en France pour tenter de trouver
une solution au vol dont furent victimes, a bord
d’'un bateau francais, des Morisques qui faisaient le
voyage de Séville a Marrakech a la suite de l'expul-
sion. Comme cela avait été le cas au Marog, il entra
rapidement en contact a Paris avec des intellectuels,
comme le médecin Etienne Hubert qui avait lui aussi
travaillé pour la cour saadienne. Al-Hajari l'aida dans
ses études d'arabe et, en échange, Hubert le présenta
au jeune arabisant hollandais et futur professeur a
I'université de Leyde, Thomas van Erpe (ou Thomas
Erpenius) qui, a ce moment, étudiait entre Paris et
Conflans et avec qui il se lia d'amitié. Al-Hajari resta
trois ans en Europe, entre la France et la Hollande, et
on peut dégager du récit de son séjour — et de celui
des années qu'il passa en Espagne — des données
fondamentales sur la situation religieuse de I'Europe
au début du xvii¢ siecle.

Au terme de son passage en Europe, il retourna
au Marog, tout en maintenant une bonne relation
avec ses collegues et amis hollandais, entrant en
contact avec |'‘éleve et successeur d’Erpenius, Jacob
Gool (ou Jacobus Golius), auquel il apporta son aide.
Cette étape de sa vie est moins bien connue, mais
nous savons que, apres un voyage a La Mecque, il se
rendit pour la premiére fois en Egypte en 1637, puis
s'installa a Tunis ol il mourut apres 1640.

Le texte du Kitab Nasir al-Din est donc du plus
grand intérét pour appréhender a travers le prisme
du regard d’'un musulman espagnol cultivé I'Europe
du début du xvii® siecle, et plus particulierement le
catholicisme et le protestantisme face a I'islam. Il ne
s'agit pas tant d’'un récit de voyage que d’un traité
de polémique religieuse ou se posent les probléemes
culturels et identitaires étroitement liés avec la foi.

Edité en arabe en 1987 par M. Razouq a
Casablanca (et par la suite a Abu Dhabi/Beyrouth
en 2004 et a Casablanca en 1990), le Kitab Nasir
al-Din fut édité et traduit pour la premiére fois en

anglais en 1997 et publié a Madrid par le Consejo
|

BCAI 31

198

BCAI 31 (2017) al-Hajari, Ahmad ibn Qasim: Kitab Nasir al-Din ‘ala 'l-qawm al-kafirin (The Supporter of Religion against the Infidels)., recensé par Nuria Martinez de
Castilla Mufioz
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

Superior de Investigaciones Cientificas (CSIC) et la
Agencia Espaiola de Cooperacion Internacional.
P. S. Van Koningsveld, Q. al-Samarrai et G. A. Wiegers
réaliserent ce travail considérable qui donna a un
public non-arabophone un acces a une ceuvre unique
en son genre. Les mémes, poussés par la croissance
de la bibliographie sur différents points liés au Kitdb
Nasir al-Din et plus encore par la découverte d'un
nouveau manuscrit, présentent aujourd’hui une
nouvelle édition, corrigée et augmentée, avec une
étude plus fournie et ordonnée, accompagnée par
une traduction annotée — qui a été également révi-
sée — de l'arabe a I'anglais. Tout cela explique que
cette nouvelle publication, accueillie également par le
CSIC dans sa collection « Fuentes Arabica-Hispanas »
(Sources arabo-hispaniques), représente un apport
fondamental pour les chercheurs intéressés par
I'histoire intellectuelle et la polémique religieuse aux
XVI¢ et XVII€ siecles.

Le texte du Kitab Nasir al-Din se trouve dans
différents manuscrits arabes conservés au Caire a
Dar al-kutub @ et a la bibliothéque d’al-Azhar ), &
la Bibliothéque nationale de France ) et 2 la Biblio-
théque universitaire de Bologne ©). Le manuscrit
d’al-Azhar a été ajouté a la liste des sources primaires
pour cette édition et il représente une découverte
importante puisque, pour les éditeurs, il semble s’agir
d’une copie faite sous la dictée d’al-Hajari lui-méme.
Les éditeurs ne se sont pourtant pas reportés a cette
nouvelle source, plus ancienne que I'exemplaire de
Dar al-kutub qui fut achevé a Tunis en 1641 (p. 10).
Malgré cette découverte, les éditeurs continuent a
tenir le manuscrit autographe de Dar al-kutub pour
le texte de base parce qu'il représente a leurs yeux
« the most final version of the Arabic text » (p. 10):ils
font valoir qu'il contient des éléments qui ont di étre
ajoutés apres coup, par exemple ceux qui ont trait aux
Libros plumbeos, et ne figuraient pas dans la version
antérieure, ou que de nombreux détails qu'il donne
sont moins précis que dans les autres manuscrits. Il se
trouve cependant dans la version d'al-Azhar d’autres
éléments qui n'apparaissent pas dans les versions
plus récentes. Il faut savoir gré aux éditeurs d'avoir
fondé leur décision sur des arguments philologiques
et non chronologiques. Il aurait été intéressant pour
le lecteur de disposer d’'un chapitre dans lequel ils
auraient défendu leur choix en analysant les diffé-
rentes versions et leurs variantes: il lui aurait ainsi
été possible de comprendre la transmission du texte,
depuis la premiére copie conservée jusqu’a la version

(2) Le Caire, Dar al-kutub, T[al‘at] 1634 (p. 16, n. 19).

(3) Le Caire, Bibliotheque d’al-Azhar, n° 30714 (p. 73).

(4) Paris, BnF Arabe 7024 (p. 71).

I(S) Bologne, Bibliotheéque universitaire, MS D 565 (p. 10).

espagnole copiée apres l'installation de l'auteur a
Tunis (p. 10). Le lecteur aurait également pu suivre,
a travers d’exemples concrets, I'argumentation
développée pour soutenir des hypothéses comme
les suivantes: que le texte d'al-Azhar a été transcrit
sous la dictée d’al-Hajari lui-méme (p. 10); que le
manuscrit fragmentaire de Paris, dont la copie semble
avoir été achevée apres 1656 (p. 72), était « mainly
directed towards a Maghribi audience » (p. 71) ou
que certains passages furent directement empruntés
a la Rihla (passim).

L'absence d’un tel chapitre tient peut-étre au
type de public auquel s'adresse ce livre. Bien que cela
ne soit pas explicitement mentionné, les lecteurs sont
supposés étre bien informés — sans pour autant étre
spécialistes de la période, de I'espace ou du théme
traités —, mais pas au point d’étre familiarisés avec
les éditions philologiques et donc, probablement,
de posséder les connaissances suffisantes pour pou-
voir lire les sources en arabe. Les éditeurs parlent
d’'un c6té d'une édition critique — sur la couverture
et dans I'étude (par ex. p. 17) —, mais indiquent
clairement dans la section 4 de leur «Introduction
générale », dans une partie intitulée « A note on
the manuscripts and our edition », qu'il s'agit d’'une
édition diplomatique (p. 71). En d’autres termes, il
s'agit d’'une transcription littérale du texte original
(dans le cas présent la version du Kitab Nasir al-Din
qui figure dans le manuscrit de Dar al-kutub). Les
deux types d'édition sont des travaux savants, trés
différents I'un de l'autre en ce qui concerne le traite-
ment du texte et les objectifs. Les éditeurs expliquent
avoir choisi une édition diplomatique «with all its
linguistic peculiarities and irregularities, including
its errors, corrections, spelling, and vocalization with
references to A [c'est-a-dire le MS Le Caire, al-Azhar,
n° 30714 qui est en réalité ; dans l'édition arabe du
texte] et S [c'est-a-dire Paris, BnF Arabe 7024, ~ dans
cette méme partie] in the footnotes » (p. 74), parce
qu’elle peut servir de point de départ a d’intéressan-
tes études linguistiques sur la période. Ce choix me
parait aussi légitime et adapté qu'un autre, mais il
serait bon de tenir également compte du manuscrit
D (Bologne, Bibliotheque universitaire, MS D 565).

Toutefois, quand le lecteur examine I'édition, il
se rend compte qu'il y a des mots, des syntagmes,
voire des phrases entiéres qui ne correspondent
pas au texte du Kitdb Nasir al-Din de Dar al-kutub
mais qui proviennent des manuscrits d’al-Azhar et
de Paris, ou encore par des restitutions des éditeurs.
Ces dernieres ont été intégrées dans le corps du texte
édité et, en note, ce qui figurait dans le manuscrit de
Dar al-kutub apparait précédé du sigle MSS ou .
Il existe cependant un autre type d’information,

comme l'inclusion de phrases dont la source nest
|

BCAI 31 199

BCAI 31 (2017) al-Hajari, Ahmad ibn Qasim: Kitab Nasir al-Din ‘ala 'l-qawm al-kafirin (The Supporter of Religion against the Infidels)., recensé par Nuria Martinez de
Castilla Mufioz
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE, €EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

pas toujours claire, dont nous sommes informés par
le biais de la traduction, sans que cela apparaisse de
quelque maniere que ce soit dans le texte arabe. Nous
le voyons par exemple dans la traduction, p. 280, ouil
est signalé que « these opening sentences are lacking
in the MSS » (n. 4), alors qu’aucune note n‘apparait
a l'endroit correspondant du texte arabe (p.312);
I'élément introduit n'est par ailleurs pas signalé par
une mise entre crochets. Pour éditer correctement
le texte, il aurait été nécessaire d'indiquer la source
d'ol est tiré le texte introduit bien que, dans un tel
cas, il ne s’agisse plus a proprement parler d'une
édition diplomatique.

Un exemple plus complexe surgit dans la
traduction (p. 290, n. 28) avec une information qui,
de nouveau, est absente dans I'édition du texte arabe:
«lllegible in the autograph MS [sic]; insert from the
MSS [sic] ». Il aurait été plus utile pour le lecteur de
disposer des sigles renvoyant aux manuscrits utilisés
(le paragraphe « Abréviations » est placé de maniére
surprenante a la p. 321, entre la bibliographie et
I'indice des noms de personnes, et n'est pas indiqué
dans la table des matiéres) car, avec l'information
fournie, il est difficile pour ne pas dire impossible
d’identifier de quels manuscrits il s'agit. Une situation
analogue apparait dans la n.32 (p.291): «The
passages in this paragraph between square brackets
areillegible in the autograph MSS, and were inserted
from the MSS. »

Il'y a,a mon sens, un usage excessif des crochets
dont il vient d'étre question dans la traduction - et
paradoxalement pas dans I'édition du texte arabe —;
de fait, des crochets peuvent parfois apparaitre entre
des crochets (p. 262). Dans de nombreux cas, nous
apprenons par une note de bas de page qu'il s'agit
de fragments qui ne sont pas dans I'un ou l'autre
manuscrit, mais, quand la note fait défaut, il semble
logique de conclure qu'il sagit d’'une addition des
éditeurs bien que cette information ne figure nulle
part et, semble-t-il, devrait étre tres exceptionnelle
s'agissant d'une édition diplomatique. Puisqu’on
a jugé, a juste titre, nécessaire d’'inclure toutes ces
différentes informations liées aux textes des autres
manuscrits, il aurait été, semble-t-il, beaucoup plus
adapté de recourir a I'annotation propre aux édi-
tions critiques et ou est reproduit en note le texte
ajouté, corrigé ou modifié, a coté du texte original, en
identifiant de maniére claire la source d'ou l'éditeur
a tiré le changement introduit. Cette option aurait
été plus claire pour le lecteur désireux de suivre les
variantes et le texte retenu pour l'édition, celui qui
est conservé a Dar al-kutub, serait plus net, facilitant
la lecture correcte de l'original.

Comme il est tres difficile, ainsi que nous le

savons tous, de définir d'un mot un travail d’édition,
|

I'idéal aurait été que les éditeurs aient inclus une
simple note donnant le détail de la méthode qu'ils
ont suivie. Cela était apparemment l'objectif de
la section 4 auquel il a été fait référence plus haut.
Pourtant, dans ce bref passage, il n’y a que quelques
indications sommaires a ce propos et des données
aussi importantes que la description des manuscrits
utilisés, avec indication des cotes (elles ne sont pas
regroupées en un méme point dans tout le livre)
et la liste des abréviations employées pour I'édition
(signalées de maniere incomplete p. [321], comme
nous l'avons vu), font pratiquement défaut.

De nombreux liens existent entre les différentes
parties de I'étude et de I'édition, un point tout a fait
positif. Le lecteur rencontre des renvois comme
«see below » ou «see above » qui lui font espérer
rencontrer davantage d’informations sur tel ou tel
point en un autre endroit dans le livre; pourtant, en
I'absence d’autres précisions et aprés avoir rencontré
ces renvois au fil des pages, le lecteur éprouve
I'impression de ne pas pouvoir trouver toutes les
références qui lui permettraient d’interpréter cor-
rectement le livre. Ce détail ne retire cependant rien
au magnifique travail accompli par Van Koningsveld,
al-Samarrai et Wiegers.

La présentation de I'édition du texte arabe a
considérablement progressé depuis la publication
de 1997, surtout pour un lecteur occidental. Ainsi,
les chiffres employés pour folioter le texte édité et
les notes de bas de page sont arabes et non plus
«indiens ». Les numéros des feuillets sont placés entre
des crochets et non des parenthéses, lesquelles ont
été réservées aux notes, ce qui facilite leur identifi-
cation - chose presque impossible dans I'édition de
1997. De méme, la typographie, tant en caractéres
arabes que latins, est beaucoup plus élégante que
celle de la premiére édition.

La décision des éditeurs d'inclure la reproduc-
tion intégrale en couleur du Kitab Nasir al-Din qui
figure dans le manuscrit conservé a la bibliotheque
d’al-Azhar (ff. 247r-284r) ala fin de I'édition du texte
arabe dans le livre qui nous occupe mérite détre
saluée, de méme que l'inclusion dans I'Appendice
Il de la translittération et de la traduction des para-
phrases en espagnol de l'ceuvre qui se trouvent dans
le manuscrit de Bologne (Bibliotheque Universitaire,
MS D 565, ff. 149v-152r et 166v-172r). [l est dommage
que les éditeurs n‘aient pas consacré un développe-
ment pour expliquer cette paraphrase, qui a été réa-
lisée par al-Hajari lui-méme, dans sa relation avec le
texte arabe, mais les dimensions du volume peuvent
expliquer cette décision. La traduction « The Book of
the Gifts of Reward » qui figure dans I'Appendice |
fait cependant naitre une impression de confusion:

comme cela se passe pour I'Appendice Il, il semble
|

BCAI 31 200

BCAI 31 (2017) al-Hajari, Ahmad ibn Qasim: Kitab Nasir al-Din ‘ala 'l-qawm al-kafirin (The Supporter of Religion against the Infidels)., recensé par Nuria Martinez de
Castilla Mufioz
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

qu'il s'agit d’'un texte d’'une autre provenance qui a
été choisi par les éditeurs afin de mieux contextua-
liser I'ceuvre qui est au centre de leur livre. Il s'agit
en fait d’'un texte que nous rencontrons déja dans
le manuscrit de Dar al-kutub, apres le chapitre 13.

Avec ce livre, nous disposons d'une édition
et d’'une étude du texte du Kitab Nasir al-Din ‘ala
I-gawm al-kafirin qui a été beaucoup améliorée non
seulement en ce qui concerne la présentation, mais
aussi pour ce qui est de sa structure interne et de
la mise a jour de la bibliographie, ce qui a permis de
corriger et d'étoffer beaucoup des informations qui
sont données®. Tout cela, associé a l'inclusion des
variantes du manuscrit d’al-Azhar découvert apres
1997, offre au lecteur la possibilité de renouveler en
profondeur son approche du Kitab Nasir al-Din et
d’apprécier pleinement I'apport du livre, méme s'il
connaissait I'édition antérieure.

Létude est complétée par uneriche bibliographie,
mise a jour (avec méme des articles sous presse), et
par un commode index des noms propres qui
figurent tant dans l'étude elle-méme que dans la
traduction en anglais de l'ceuvre.

Nuria Martinez de Castilla Muioz
Ecole Pratique des Hautes Etudes / PSL, Paris

(6) Fernando Rodriguez-Mediano avait fait quelques suggestions
dans sa recension de I'édition de 1997 dans al-Qantara XX (1999),
p. 236-239, particulierement p. 239; elles ont été en partie prises
en compte dans cette édition révisée.

| |
BCAI 31 20l

BCAI 31 (2017) al-Hajari, Ahmad ibn Qasim: Kitab Nasir al-Din ‘ala 'l-qawm al-kafirin (The Supporter of Religion against the Infidels)., recensé par Nuria Martinez de
Castilla Mufioz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net



http://www.tcpdf.org

