
	 BCAI 31	 198

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

al-Ḥajarī, �Aḥmad ibn Qāsim 
Kitāb Naṣir al-Dīn ‘alā ’l-qawm al-kāfirīn  
(The Supporter of Religion against the Infidels), 

General introduction, critical edition and 
annotated translation, re-edited, revised, and 
updated in the light of recent publications 
and the primitive version found in the 
hitherto unknown manuscript preserved  
in al-Azhar by P. S. Van Koningsveld,  
Q. Al-Samarrai, and G. A. Wiegers.  
Madrid: CSIC (Fuentes Arábigo-Hispanas, 35),  
2015, 338 + 335 pp. (texte arabe). 
ISBN : 978-84-00-10010-0

Aḥmad ibn Qāsim b. Aḥmad b. al-faqīh Qāsim b. 
al-shaykh al-Ḥajarī al-Andalusī, plus communément 
connu comme Aḥmad b. Qāsim al-Ḥajarī ou Diego 
Bejarano, signant parfois aussi Ehmed ben Caçim 
Bejarani, est né à Hornachos vers 1569-1570. Il fut un 
intéressant voyageur, interprète, commerçant (selon 
Erpenius, p. 26) et diplomate musulman andalusī, qui, 
au cours de sa carrière, a développé, en partie pour 
des raisons liées à sa profession, une importante 
capacité à entrer en contact avec des intellectuels et 
hommes politiques européens, catholiques ou pro-
testants, mais aussi avec des dirigeants musulmans, 
du Maroc ou de l’Empire ottoman, ou encore avec 
ses propres coreligionnaires morisques, les crypto-
musulmans de la péninsule Ibérique.

Nous ne savons pas grand-chose de lui, si ce 
n’est par l’œuvre qu’il composa lui-même, le Kitāb 
Naṣir al-Dīn ‘alā ’l-qawm al-kāfirīn wa-huwa al-sayf 
al-ashhar ‘alā kulli man kafara (« Le livre de ceux qui 
défendent la religion contre les Infidèles ou L’épée 
dégainée contre quiconque ne croit pas »), à la 
demande du savant malikite al-Ujhūrī qu’il rencontra 
en Égypte vers 1637. Il s’agit en fait du résumé d’un 
texte plus ample, également suscité par al-Ujhūrī), 
Riḥlat al-Shihāb ilā liqā’ al-aḥbāb (« Le voyage de 
Shihāb [al-Dīn] à la rencontre de ceux qu’il aime »), 
aujourd’hui perdu.

Le morisque al-Ḥajarī vit le jour dans un contexte 
officiellement chrétien et, bien que cette hypothèse 
ait été critiquée (1), sa langue maternelle fut l’arabe, 
l’espagnol étant sa deuxième langue ; il semble qu’il 
ait aussi parlé le portugais et le français (p. 25). Selon 
les informations qui nous sont parvenues, al-Ḥajarī 
passa les premières trente années de son existence en 
Espagne, entre Hornachos, Séville, Madrid (1598) et 
Grenade (1599), ville où il fut mêlé à la traduction des 
Libros plúmbeos (« Livres de plomb »). Au cours de 

(1)  Alastair Hamilton, « A Muslim in Christendom », Times 
literary supplement (1998), p. 10.

ces années, il lut beaucoup de « livres de chrétiens » 
ayant trait à l’histoire de l’Église, à la géographie et à 
l’astronomie. Devenu une figure de premier plan pour 
la communauté morisque, il maintint vivant des liens 
avec certains de ses membres partis à Constantinople. 
Peu de temps après son séjour à Grenade, il sortit 
secrètement d’Espagne (p. 25) pour se rendre à Mar-
rakech où il commença à travailler quelques années 
plus tard comme secrétaire et interprète (turjumān) 
du sultan du Maroc, Moulāy Zaydān. Il entra très 
rapidement en contact avec différents acteurs de 
la vie intellectuelle de la cité, tels que les cadis de la 
mosquée de Marrakech, l’historien et homme de reli-
gion Aḥmad Bābā ou l’astrologue et mathématicien 
Aḥmad b. Qāsim b. al-faqīh al-Ma‘yūb al-Andalusī. En 
1611, il fut envoyé en France pour tenter de trouver 
une solution au vol dont furent victimes, à bord 
d’un bateau français, des Morisques qui faisaient le 
voyage de Séville à Marrakech à la suite de l’expul-
sion. Comme cela avait été le cas au Maroc, il entra 
rapidement en contact à Paris avec des intellectuels, 
comme le médecin Étienne Hubert qui avait lui aussi 
travaillé pour la cour saadienne. Al-Ḥajarī l’aida dans 
ses études d’arabe et, en échange, Hubert le présenta 
au jeune arabisant hollandais et futur professeur à 
l’université de Leyde, Thomas van Erpe (ou Thomas 
Erpenius) qui, à ce moment, étudiait entre Paris et 
Conflans et avec qui il se lia d’amitié. Al-Ḥajarī resta 
trois ans en Europe, entre la France et la Hollande, et 
on peut dégager du récit de son séjour – et de celui 
des années qu’il passa en Espagne – des données 
fondamentales sur la situation religieuse de l’Europe 
au début du xviie siècle.

Au terme de son passage en Europe, il retourna 
au Maroc, tout en maintenant une bonne relation 
avec ses collègues et amis hollandais, entrant en 
contact avec l’élève et successeur d’Erpenius, Jacob 
Gool (ou Jacobus Golius), auquel il apporta son aide. 
Cette étape de sa vie est moins bien connue, mais 
nous savons que, après un voyage à La Mecque, il se 
rendit pour la première fois en Égypte en 1637, puis 
s’installa à Tunis où il mourut après 1640.

Le texte du Kitāb Naṣir al-Dīn est donc du plus 
grand intérêt pour appréhender à travers le prisme 
du regard d’un musulman espagnol cultivé l’Europe 
du début du xviie siècle, et plus particulièrement le 
catholicisme et le protestantisme face à l’islam. Il ne 
s’agit pas tant d’un récit de voyage que d’un traité 
de polémique religieuse où se posent les problèmes 
culturels et identitaires étroitement liés avec la foi.

Édité en arabe en 1987 par M. Razouq à 
Casablanca (et par la suite à Abu Dhabi/Beyrouth 
en 2004 et à Casablanca en 1990), le Kitāb Naṣir 
al-Dīn fut édité et traduit pour la première fois en 
anglais en 1997 et publié à Madrid par le Consejo 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) al-Ḥajarī, Aḥmad ibn Qāsim: Kitāb Naṣir al-Dīn ‘alā ’l-qawm al-kāfirīn (The Supporter of Religion against the Infidels)., recensé par Nuria Martínez de
Castilla Muñoz
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 199

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

Superior de Investigaciones Científicas (CSIC) et la 
Agencia Española de Cooperación Internacional. 
P. S. Van Koningsveld, Q. al-Samarrai et G. A. Wiegers 
réalisèrent ce travail considérable qui donna à un 
public non-arabophone un accès à une œuvre unique 
en son genre. Les mêmes, poussés par la croissance 
de la bibliographie sur différents points liés au Kitāb 
Naṣir al-Dīn et plus encore par la découverte d’un 
nouveau manuscrit, présentent aujourd’hui une 
nouvelle édition, corrigée et augmentée, avec une 
étude plus fournie et ordonnée, accompagnée par 
une traduction annotée – qui a été également révi-
sée – de l’arabe à l’anglais. Tout cela explique que 
cette nouvelle publication, accueillie également par le 
CSIC dans sa collection « Fuentes Arábica-Hispanas » 
(Sources arabo-hispaniques), représente un apport 
fondamental pour les chercheurs intéressés par 
l’histoire intellectuelle et la polémique religieuse aux 
xvie et xviie siècles.

Le texte du Kitāb Naṣir al-Dīn se trouve dans 
différents manuscrits arabes conservés au Caire à 
Dār al-kutub (2) et à la bibliothèque d’al-Azhar (3), à 
la Bibliothèque nationale de France (4) et à la Biblio-
thèque universitaire de Bologne (5). Le manuscrit 
d’al-Azhar a été ajouté à la liste des sources primaires 
pour cette édition et il représente une découverte 
importante puisque, pour les éditeurs, il semble s’agir 
d’une copie faite sous la dictée d’al-Ḥajarī lui-même. 
Les éditeurs ne se sont pourtant pas reportés à cette 
nouvelle source, plus ancienne que l’exemplaire de 
Dār al-kutub qui fut achevé à Tunis en 1641 (p. 10). 
Malgré cette découverte, les éditeurs continuent à 
tenir le manuscrit autographe de Dār al-kutub pour 
le texte de base parce qu’il représente à leurs yeux 
« the most final version of the Arabic text » (p. 10) : ils 
font valoir qu’il contient des éléments qui ont dû être 
ajoutés après coup, par exemple ceux qui ont trait aux 
Libros plúmbeos, et ne figuraient pas dans la version 
antérieure, ou que de nombreux détails qu’il donne 
sont moins précis que dans les autres manuscrits. Il se 
trouve cependant dans la version d’al-Azhar d’autres 
éléments qui n’apparaissent pas dans les versions 
plus récentes. Il faut savoir gré aux éditeurs d’avoir 
fondé leur décision sur des arguments philologiques 
et non chronologiques. Il aurait été intéressant pour 
le lecteur de disposer d’un chapitre dans lequel ils 
auraient défendu leur choix en analysant les diffé-
rentes versions et leurs variantes : il lui aurait ainsi 
été possible de comprendre la transmission du texte, 
depuis la première copie conservée jusqu’à la version 

(2)  Le Caire, Dār al-kutub, Ṭ[al‘at] 1634 (p. 16, n. 19).
(3)  Le Caire, Bibliothèque d’al-Azhar, nº 30714 (p. 73).
(4)  Paris, BnF Arabe 7024 (p. 71).
(5)  Bologne, Bibliothèque universitaire, MS D 565 (p. 10).

espagnole copiée après l’installation de l’auteur à 
Tunis (p. 10). Le lecteur aurait également pu suivre, 
à travers d’exemples concrets, l’argumentation 
développée pour soutenir des hypothèses comme 
les suivantes : que le texte d’al-Azhar a été transcrit 
sous la dictée d’al-Ḥajarī lui-même (p. 10) ; que le 
manuscrit fragmentaire de Paris, dont la copie semble 
avoir été achevée après 1656 (p. 72), était « mainly 
directed towards a Maghribī audience » (p. 71) ou 
que certains passages furent directement empruntés 
à la Riḥla (passim). 

L’absence d’un tel chapitre tient peut-être au 
type de public auquel s’adresse ce livre. Bien que cela 
ne soit pas explicitement mentionné, les lecteurs sont 
supposés être bien informés – sans pour autant être 
spécialistes de la période, de l’espace ou du thème 
traités –, mais pas au point d’être familiarisés avec 
les éditions philologiques et donc, probablement, 
de posséder les connaissances suffisantes pour pou-
voir lire les sources en arabe. Les éditeurs parlent 
d’un côté d’une édition critique – sur la couverture 
et dans l’étude (par ex. p. 17) –, mais indiquent 
clairement dans la section 4 de leur « Introduction 
générale », dans une partie intitulée « A note on 
the manuscripts and our edition », qu’il s’agit d’une 
édition diplomatique (p. 71). En d’autres termes, il 
s’agit d’une transcription littérale du texte original 
(dans le cas présent la version du Kitāb Naṣir al-Dīn 
qui figure dans le manuscrit de Dār al-kutub). Les 
deux types d’édition sont des travaux savants, très 
différents l’un de l’autre en ce qui concerne le traite-
ment du texte et les objectifs. Les éditeurs expliquent 
avoir choisi une édition diplomatique « with all its 
linguistic peculiarities and irregularities, including 
its errors, corrections, spelling, and vocalization with 
references to A [c’est-à-dire le MS Le Caire, al-Azhar, 
no 30714 qui est en réalité ز dans l’édition arabe du 
texte] et S [c’est-à-dire Paris, BnF Arabe 7024, س dans 
cette même partie] in the footnotes » (p. 74), parce 
qu’elle peut servir de point de départ à d’intéressan-
tes études linguistiques sur la période. Ce choix me 
paraît aussi légitime et adapté qu’un autre, mais il 
serait bon de tenir également compte du manuscrit 
D (Bologne, Bibliothèque universitaire, MS D 565). 

Toutefois, quand le lecteur examine l’édition, il 
se rend compte qu’il y a des mots, des syntagmes, 
voire des phrases entières qui ne correspondent 
pas au texte du Kitāb Naṣir al-Dīn de Dār al-kutub 
mais qui proviennent des manuscrits d’al-Azhar et 
de Paris, ou encore par des restitutions des éditeurs. 
Ces dernières ont été intégrées dans le corps du texte 
édité et, en note, ce qui figurait dans le manuscrit de 
Dār al-kutub apparaît précédé du sigle MSS ou مخ. 
Il existe cependant un autre type d’information, 
comme l’inclusion de phrases dont la source n’est 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) al-Ḥajarī, Aḥmad ibn Qāsim: Kitāb Naṣir al-Dīn ‘alā ’l-qawm al-kāfirīn (The Supporter of Religion against the Infidels)., recensé par Nuria Martínez de
Castilla Muñoz
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 200

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

pas toujours claire, dont nous sommes informés par 
le biais de la traduction, sans que cela apparaisse de 
quelque manière que ce soit dans le texte arabe. Nous 
le voyons par exemple dans la traduction, p. 280, où il 
est signalé que « these opening sentences are lacking 
in the MSS » (n. 4), alors qu’aucune note n’apparaît 
à l’endroit correspondant du texte arabe (p. 312) ; 
l’élément introduit n’est par ailleurs pas signalé par 
une mise entre crochets. Pour éditer correctement 
le texte, il aurait été nécessaire d’indiquer la source 
d’où est tiré le texte introduit bien que, dans un tel 
cas, il ne s’agisse plus à proprement parler d’une 
édition diplomatique.

Un exemple plus complexe surgit dans la 
traduction (p. 290, n. 28) avec une information qui, 
de nouveau, est absente dans l’édition du texte arabe : 
« Illegible in the autograph MS [sic] ; insert from the 
MSS [sic] ». Il aurait été plus utile pour le lecteur de 
disposer des sigles renvoyant aux manuscrits utilisés 
(le paragraphe « Abréviations » est placé de manière 
surprenante à la p. 321, entre la bibliographie et 
l’indice des noms de personnes, et n’est pas indiqué 
dans la table des matières) car, avec l’information 
fournie, il est difficile pour ne pas dire impossible 
d’identifier de quels manuscrits il s’agit. Une situation 
analogue apparaît dans la n. 32 (p. 291) : « The 
passages in this paragraph between square brackets 
are illegible in the autograph MSS, and were inserted 
from the MSS. »

Il y a, à mon sens, un usage excessif des crochets 
dont il vient d’être question dans la traduction – et 
paradoxalement pas dans l’édition du texte arabe – ; 
de fait, des crochets peuvent parfois apparaître entre 
des crochets (p. 262). Dans de nombreux cas, nous 
apprenons par une note de bas de page qu’il s’agit 
de fragments qui ne sont pas dans l’un ou l’autre 
manuscrit, mais, quand la note fait défaut, il semble 
logique de conclure qu’il s’agit d’une addition des 
éditeurs bien que cette information ne figure nulle 
part  et, semble-t-il, devrait être très exceptionnelle 
s’agissant d’une édition diplomatique. Puisqu’on 
a jugé, à juste titre, nécessaire d’inclure toutes ces 
différentes informations liées aux textes des autres 
manuscrits, il aurait été, semble-t-il, beaucoup plus 
adapté de recourir à l’annotation propre aux édi-
tions critiques et où est reproduit en note le texte 
ajouté, corrigé ou modifié, à côté du texte original, en 
identifiant de manière claire la source d’où l’éditeur 
a tiré le changement introduit. Cette option aurait 
été plus claire pour le lecteur désireux de suivre les 
variantes et le texte retenu pour l’édition, celui qui 
est conservé à Dār al-kutub, serait plus net, facilitant 
la lecture correcte de l’original.

Comme il est très difficile, ainsi que nous le 
savons tous, de définir d’un mot un travail d’édition, 

l’idéal aurait été que les éditeurs aient inclus une 
simple note donnant le détail de la méthode qu’ils 
ont suivie. Cela était apparemment l’objectif de 
la section 4 auquel il a été fait référence plus haut. 
Pourtant, dans ce bref passage, il n’y a que quelques 
indications sommaires à ce propos et des données 
aussi importantes que la description des manuscrits 
utilisés, avec indication des cotes (elles ne sont pas 
regroupées en un même point dans tout le livre) 
et la liste des abréviations employées pour l’édition 
(signalées de manière incomplète p. [321], comme 
nous l’avons vu), font pratiquement défaut.

De nombreux liens existent entre les différentes 
parties de l’étude et de l’édition, un point tout à fait 
positif. Le lecteur rencontre des renvois comme 
« see below » ou « see above » qui lui font espérer 
rencontrer davantage d’informations sur tel ou tel 
point en un autre endroit dans le livre ; pourtant, en 
l’absence d’autres précisions et après avoir rencontré 
ces renvois au fil des pages, le lecteur éprouve 
l’impression de ne pas pouvoir trouver toutes les 
références qui lui permettraient d’interpréter cor-
rectement le livre. Ce détail ne retire cependant rien 
au magnifique travail accompli par Van Koningsveld, 
al-Samarrai et Wiegers.

La présentation de l’édition du texte arabe a 
considérablement progressé depuis la publication 
de 1997, surtout pour un lecteur occidental. Ainsi, 
les chiffres employés pour folioter le texte édité et 
les notes de bas de page sont arabes et non plus 
« indiens ». Les numéros des feuillets sont placés entre 
des crochets et non des parenthèses, lesquelles ont 
été réservées aux notes, ce qui facilite leur identifi-
cation – chose presque impossible dans l’édition de 
1997. De même, la typographie, tant en caractères 
arabes que latins, est beaucoup plus élégante que 
celle de la première édition. 

La décision des éditeurs d’inclure la reproduc-
tion intégrale en couleur du Kitāb Naṣir al-Dīn qui 
figure dans le manuscrit conservé à la bibliothèque 
d’al-Azhar (ff. 247r-284r) à la fin de l’édition du texte 
arabe dans le livre qui nous occupe mérite d’être 
saluée, de même que l’inclusion dans l’Appendice 
II de la translittération et de la traduction des para-
phrases en espagnol de l’œuvre qui se trouvent dans 
le manuscrit de Bologne (Bibliothèque Universitaire, 
MS D 565, ff. 149v-152r et 166v-172r). Il est dommage 
que les éditeurs n’aient pas consacré un développe-
ment pour expliquer cette paraphrase, qui a été réa-
lisée par al-Ḥajarī lui-même, dans sa relation avec le 
texte arabe, mais les dimensions du volume peuvent 
expliquer cette décision. La traduction « The Book of 
the Gifts of Reward » qui figure dans l’Appendice I 
fait cependant naître une impression de confusion : 
comme cela se passe pour l’Appendice II, il semble 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) al-Ḥajarī, Aḥmad ibn Qāsim: Kitāb Naṣir al-Dīn ‘alā ’l-qawm al-kāfirīn (The Supporter of Religion against the Infidels)., recensé par Nuria Martínez de
Castilla Muñoz
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 201

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

qu’il s’agit d’un texte d’une autre provenance qui a 
été choisi par les éditeurs afin de mieux contextua-
liser l’œuvre qui est au centre de leur livre. Il s’agit 
en fait d’un texte que nous rencontrons déjà dans 
le manuscrit de Dār al-kutub, après le chapitre 13.

Avec ce livre, nous disposons d’une édition 
et d’une étude du texte du Kitāb Naṣir al-Dīn ‘alā 
’l-qawm al-kāfirīn qui a été beaucoup améliorée non 
seulement en ce qui concerne  la présentation, mais 
aussi  pour ce qui est de sa structure interne et de 
la mise à jour de la bibliographie, ce qui a permis de 
corriger et d’étoffer beaucoup des informations qui 
sont données6. Tout cela, associé à l’inclusion des 
variantes du manuscrit d’al-Azhar découvert après 
1997, offre au lecteur la possibilité de renouveler en 
profondeur son approche du Kitāb Naṣir al-Dīn et 
d’apprécier pleinement l’apport du livre, même s’il 
connaissait l’édition antérieure.

L’étude est complétée par une riche bibliographie, 
mise à jour (avec même des articles sous presse), et 
par un commode index des noms propres qui 
figurent tant dans l’étude elle-même que dans la 
traduction en anglais de l’œuvre.

Nuria Martínez de Castilla Muñoz 
École Pratique des Hautes Études / PSL, Paris

(6)  Fernando Rodríguez-Mediano avait fait quelques suggestions 
dans sa recension de l’édition de 1997 dans al-Qantara XX (1999), 
p. 236-239, particulièrement p. 239 ; elles ont été en partie prises 
en compte dans cette édition révisée. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) al-Ḥajarī, Aḥmad ibn Qāsim: Kitāb Naṣir al-Dīn ‘alā ’l-qawm al-kāfirīn (The Supporter of Religion against the Infidels)., recensé par Nuria Martínez de
Castilla Muñoz
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

