
	 BCAI 31	 149

V. Arts et archéologie

Luz �Nimrod,  
The Mamluk City in the Middle East:  
History, Culture and the Urban Landscape, 

Cambridge University Press, New York,  
2014, 265 p. 
ISBN : 9781107048843

Rompant avec la vision d’une « ville islamique » 
intemporelle et universelle, issue de la période colo-
niale, Ira Lapidus avait souligné, dès 1970, la nécessité 
de multiplier les études de cas afin d’embrasser la 
réalité des villes du Dār al-Islām dans leurs particula-
rismes et leurs évolutions. Il avait lui-même, produit 
en 1967, un ouvrage de référence qui, bien qu’intitulé 
Muslim Cities in the Latter Middle Ages, était en réa-
lité consacré aux grandes villes d’Égypte et de Syrie 
mameloukes. Le livre de Nimrod Luz s’inscrit dans 
cette même volonté et se penche ici sur le cas du Bilād 
al-Šām à l’époque mamelouke. Toutefois, comme 
la thèse de PhD (1) dont il est issu, l’ouvrage, malgré 
son titre très englobant, traite en grande partie de 
Jérusalem, en abordant, dans une moindre mesure, 
Tripoli et Safad.

Après une préface de l’auteur sous forme de 
remerciements, le livre s’organise en quatre parties 
(A, B, C, D). La première partie est notamment 
consacrée à l’introduction. Dans celle-ci, Nimrod Luz, 
anthropologue, présente le thème de son ouvrage en 
revenant tout d’abord sur les concepts de culture et 
de paysage (landscape), puis évoque la chaîne des 
transmetteurs de la notion de « ville islamique » 
(p. 13-18), avant d’annoncer le plan de l’ouvrage. Dans 
le chapitre I, intitulé « Urban Regional History before 
the Mamluks », l’auteur dresse succinctement (p. 25-
30) une histoire de la ville en Syrie, du Néolithique 
jusqu’aux Mamelouks, puis il brosse sommairement 
l’histoire de chacune des trois villes étudiées jusqu’à 
la période mamelouke : Jérusalem (p. 30-33), Safad 
(p. 33-36) et Tripoli (p. 36-37). 

La partie B s’intitule The Tangible City et débute 
par le chapitre 2 réservé à la présentation d’une 
prospection (survey) des vestiges d’architecture rési-
dentielle d’époque mamelouke, réalisée par l’auteur 
à Jérusalem (p. 47-68). Contrairement à Michael 
Burgoyne qui avait, en 1987, consacré un ouvrage à 
l’architecture des monuments d’époque mamelouke 
conservés à Jérusalem (2), Nimrod Luz a, quant à 

(1)  Il s’agit d’une version remaniée et traduite d’une recherche de 
PhD conduite au sein du département de Géographie de l’Univer-
sité hébraïque de Jérusalem, spécialité Proche-Orient, soutenue 
en 2000 et intitulée Provincial Cities in Mamluk Syria 1260-1517.
(2)  Michael H. Burgoyne & Donald S. Richards, Mamluk Je-
rusalem: an Architectural Study, World of Islam Festival Trust, 
Londres, 1987.

lui, souhaité se pencher sur une architecture plus 
modeste qu’il juge sous-exploitée par les historiens de 
l’art et les architectes. Il présente ici la méthodologie 
utilisée pour cette enquête car, faute d’inscriptions, il 
a fondé son identification des maisons mameloukes 
sur des critères architecturaux, notamment le décor 
des façades, la forme des couvertures et des baies, 
illustrés par des photographies en noir et blanc 
reproduites dans une qualité malheureusement 
insuffisante. L’auteur souligne que le style architec-
tural des maisons a nécessité un temps assez long 
pour se mettre en place après la conquête de la ville 
par les Mamelouks et il déclare de plus, qu’encore 
au début de l’époque ottomane, les formes et, bien 
sûr, les matériaux, étaient semblables à ceux de la 
période précédente, reconnaissant ainsi les limites 
de sa démarche. Une carte de Jérusalem, comportant 
des points et des segments de voirie qu’il a identifiés 
comme des constructions d’époque mamelouke, met 
en lumière les résultats obtenus. L’auteur explique 
qu’il a effectué un tel survey à Safad, sans résultats 
substantiels et que, ne pouvant se rendre au Liban, il 
a travaillé à partir de photographies, obtenant pour 
Tripoli des résultats très incomplets qu’il ne présente 
pas. Il est étonnant que les résultats obtenus pour 
Jérusalem ne soient presque pas exploités dans les 
chapitres suivants, consacrés à l’habitat ; on peut 
même s’interroger sur la finalité de cette prospection 
qui, menée en collaboration avec des architectes 
et des historiens de l’art, aurait vraisemblablement 
fourni d’autres résultats, notamment des relevés de 
façades et des plans qui manquent ici cruellement. 
Le chapitre 2 « Houses and Residential Solutions in 
the Cities of al-Sham », dont une partie avait été 
publiée dans un article en 2004 (3), s’ouvre sur une 
courte réflexion portant sur la maison syrienne et 
sur l’influence culturelle conduisant aux différentes 
formes adoptées. Puis Nimrod Luz aborde la question 
des demeures à cour centrale (p. 76-77), les riches 
maisons (p. 77-78), les demeures publiques (p. 78-
79) et le caravansérail, le rab‘ et le ḥawš comme lieu 
de résidence (p. 79-81). Enfin, l’auteur revient sur 
la maison à cour et conclut qu’il ne s’agit pas d’un 
modèle d’habitat local typique. On peut regretter 
que les différentes sections soient très courtes, que 
les exemples mentionnés soient exclusivement situés 
à Jérusalem et qu’aucun plan ne soit fourni. 

Le chapitre 4, intitulé « The Neighbourhood : 
Social and Spatial Expressions », est consacré au 
voisinage et aux quartiers. L’auteur revient, dans un 

(3)  Nimrod Luz, “Urban Residential Houses in Mamluk Syria. 
Forms, Characteristics and the Impact of SocioCultural Forces”, 
in A. Levanoni and M. Winter (eds.) The Mamluks in Egyptian and 
Syrian Politics and Society, Boston & Leiden, Brill, 2004, p. 339-358.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Luz Nimrod: The Mamluk City in the Middle East: History, Culture and the Urban Landscape., recensé par Elodie Vigouroux
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 150

V. Arts et archéologie

premier temps, sur l’historiographie consacrée à ceux 
de Damas et d’Alep. D’une part, il déplore l’approche 
de Jean Sauvaget, ce dernier basant sa réflexion sur 
l’aspect de ces villes à l’époque du Mandat (p. 85-
87), d’autre part, il met en évidence l’intérêt de la 
démarche d’Ira Lapidus qui relativise l’homogénéité 
confessionnelle ou sociale dans ces villes et insiste 
sur la ségrégation entre zones commerciales et rési-
dentielles (p. 87-89). Nimrod Luz revient ensuite sur 
le vocabulaire arabe attaché à leur désignation, en 
se fondant sur les sources mameloukes (p. 89-91). Il 
poursuit en présentant une réflexion sur leur nature 
en tant qu’unités administratives, entités sociales et 
sur la composition de leur peuplement (p. 91-104). 
Cette courte partie est intéressante en terme d’his-
toire sociale de Jérusalem, notamment parce qu’elle 
se fonde sur des exemples extraits des documents 
mamelouks du Ḥaram al-Šarīf et sur les récits de 
voyageurs.

La partie C, The Socially Constructed City, 
s’ouvre sur le chapitre 5, intitulé « Awqāf and Urban 
Infrastructures », dans lequel l’auteur revient tout 
d’abord sur le débat relatif à l’absence d’institutions 
de la « ville islamique ». Puis, il présente la théorie de 
l’impact négatif du waqf sur l’économie et le paysage 
des villes moyen-orientales (p. 106-113), pour mieux 
démontrer plus loin que, dans le cas de Jérusalem et 
de Tripoli, les waqf ont, au contraire, permis d’équiper 
la ville en infrastructures publiques (p. 117-121). Il 
présente ainsi une carte localisant certaines fonda-
tions pieuses et biens waqf-s des villes de Jérusalem et 
Tripoli à l’époque mamelouke, les numéros renvoyant 
à des tableaux présentés en fin d’ouvrage. On peut 
déplorer le format réduit de cette carte pertinente 
et le fait que ces éléments, intéressants et novateurs, 
ne soient traités que sur quelques pages (p. 121-134). 
Nimrod Luz, à la fin de ce chapitre, propose des gra-
phiques illustrant l’activité de fondation de waqf-s à 
Jérusalem, Tripoli et Damas en se fondant, pour cette 
dernière, sur les listes établies par Ira Lapidus. Il met 
en évidence, pour Jérusalem et Tripoli, l’importance 
du nombre de fondations de madrasas correspon-
dant à un équipement et à une « islamisation » de 
ces villes après le départ des croisés. Et, pour ces 
trois exemples, il souligne le grand nombre de fon-
dations créées lors des règnes des sultans al-Nāṣir 
Muḥammad et al-Ašraf Qaytbay qui correspondent 
à des périodes économiquement fastes (p. 141-146), 
ce que Lapidus avait mis en lumière pour Damas. 
Dans le chapitre 6, « Icons of Power and Expressions 
of Religious Piety: The Politics of Mamluk Patronage », 
l’auteur mobilise des concepts sociologiques afin 
d’analyser l’évergétisme des Mamelouks. Il aborde 
ainsi le cas des forteresses de Tripoli, Jérusalem et 

Safad (p. 152-155), celui des mosquées à prône de 
Safad, Jérusalem et Tripoli (p. 159-162), le cas des 
fondations religieuses à Jérusalem examinant le sta-
tut de leur fondateur par rapport à leur proximité 
avec le Ḥaram al-Šarīf (p. 163-170). Il fournit pour 
illustrer ce dernier point une carte intéressante mais 
de dimensions réduites. 

La partie D, The Conceptualized City s’ouvre par le 
chapitre intitulé « Cities Scripted, Envisioned and Per-
ceived ». Il s’agit ici pour l’auteur de mettre en pers-
pective les villes décrites par les auteurs locaux ou 
de langue arabe et les récits de voyageurs européens. 
Cette démarche vient éclairer la notion même de ville 
dans ces deux types de productions. La partie la plus 
originale est celle consacrée à Safad, l’auteur traduit 
ici des passages du Tarīḫ Ṣafad, d’al-‘Uṯmānī révélant 
le regard critique de ce cadi sur sa ville (p. 178-180). 
Nimrud Luz utilise aussi le texte d’un hiérosolymitain, 
démontrant son patriotisme (p. 180-181). Plus loin, 
l’auteur se penche rapidement sur les descriptions 
de Safad, Jérusalem et Tripoli, fournies par l’encyclo-
pédiste al-‘Umarī qui porte son attention à la fois 
sur les édifices religieux musulmans et sur les équi-
pements et, aussi, sur certains monuments chrétiens 
importants (p. 185). Il propose ensuite des extraits 
de récits de pèlerins chrétiens qui attestent de leur 
intérêt quasi exclusif pour les bâtiments et habitants 
chrétiens de Jérusalem (p. 188). Il met également 
en évidence l’intérêt des voyageurs juifs pour les 
populations juives locales (p. 190). L’auteur en déduit 
l’existence d’une prédisposition ou habitus générant 
une carte mentale spécifique de la ville pour chaque 
groupe. Enfin, ce chapitre s’achève sur quelques 
pages traitant de la représentation cartographique 
de Jérusalem et sur la toponymie non-arabe et « non 
islamique » utilisée par les cartographes européens 
du xvie siècle. En dernier lieu, il traite brièvement du 
cas de la représentation de Tripoli sur la carte de Piri 
Reis et des choix réalisés par cet auteur. Le dernier 
chapitre de l’ouvrage, intitulé « The Public Sphere : 
Urban Autonomy and its Implications » explore la 
notion d’espace public dans les villes mameloukes en 
s’appuyant sur les concepts sociologiques développés 
par Jürgen Habermas. Nimrod Luz évoque, dans un 
premier temps, le rôle du Dār al-‘Adl (Palais de Justice) 
des villes mameloukes (p. 200-203). Puis il présente 
trois exemples issus de l’ouvrage de Muǧīr al-Dīn, al-
Uns al-Jalīl, ayant tous pour cadre Jérusalem sous le 
règne du sultan al-Ašraf Qaytbay (1468-1496) afin 
d’illustrer la notion de sphère publique (p. 206-207), 
de sainteté des lieux (p. 213-215) et le poids des auto-
rités locales face aux décisions sultaniennes, en insis-
tant sur le rôle d’intercesseurs entre le pouvoir et les 
populations locales joué par les ulémas (p. 217-218).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Luz Nimrod: The Mamluk City in the Middle East: History, Culture and the Urban Landscape., recensé par Elodie Vigouroux
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 151

V. Arts et archéologie

L’intérêt principal du livre de Nimrud Luz réside 
dans le fait que son auteur mobilise des concepts 
sociologiques pour éclairer la nature et le fonctionne-
ment de villes provinciales mameloukes. Par ailleurs, il 
illustre son propos avec des données cartographiées 
et des graphiques. Toutefois, il faut signaler que s’il 
cite parfois Jean Sauvaget et André Raymond, on 
peut regretter que d’importantes études en langue 
française portant sur l’habitat (4) ou le système des 
waqf-s dans les villes mameloukes (5) n’aient pas été 
utilisées à titre de comparaison. Il est enfin regrettable 
que le survey des maisons mameloukes de Jérusalem 
n’ait pas donné lieu à une approche pluridisciplinaire, 
car cette enquête aurait pu apporter une réelle plus-
value à l’ouvrage. 

Elodie VIGOUROUX 
Chercheure/Fellow Researcher 

MAE

(4)  Jean-Claude Garcin, Bernard Maury, Jacques Revault et 
Mona Zakaria, Palais et Maisons du Caire, tome 1 Époque mame-
louke (xiiie-xvie siècle), Cnrs, 1982 (si N. Luz cite cet ouvrage 
en bibliographie, il ne l’a pas utilisé) ; Jean-Claude Garcin et alii, 
L’habitat traditionnel dans les pays musulmans de la Méditerranée, 
rencontres d’Aix-en-Provence, 6-8 juin 1984, 3 vol., Ifao, Le Caire, 
1988, 1990, 1991.
(5)  Par exemple : Jean-Claude Garcin, « Le système militaire 
mamluk et le blocage de la société musulmane médiévale », 
AnIsl 24, 1988, p. 93-110 ; Sylvie Denoix, « Fondations pieuses, 
fondations économiques, le waqf un instrument de la politique 
urbaine des dirigeants mamelouks », dans Denoix S., Depaule 
J.-Ch. Tuchscherer M., Le Khan al-Khalili, Un centre commercial 
et artisanal au Caire du xiiie au xxe siècle, Ifao, Le Caire, p. 19-26 ; 
Sylvie Denoix, « Topographie de l’investissement du personnel 
politique mamelouk » dans Denoix S., Depaule J.-Ch. Tuchscherer 
M., Le Khan al-Khalili, p. 33-49 ; Sylvie Denoix, « Recompositions 
urbaines à al-Qahira à l’époque mamelouke » dans Denoix S., 
Depaule J.-Ch. Tuchscherer M., Le Khan al-Khalili, p. 201-205 
et Julien Loiseau, Reconstruire la maison du sultan, ruine et 
recomposition de l’ordre urbain au Caire (1350-1450), 2 vol. Ifao, 
Le Caire, 2010.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Luz Nimrod: The Mamluk City in the Middle East: History, Culture and the Urban Landscape., recensé par Elodie Vigouroux
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

