
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 25

Hofer �Nathan,  
The Popularisation of Sufism in Ayyubid  
and Mamluk Egypt, 1173 – 1325

Édimbourg, Edinburgh University Press, 
2015, 257 p. 
ISBN : 978074869211

L’ouvrage, issu d’un travail de doctorat, traite des 
facteurs qui ont amené le soufisme à se diffuser de 
façon large dans la société musulmane du Proche-
Orient (Syrie-Égypte), à se « populariser », à l’époque 
ayyoubide et durant la première partie du régime 
mamelouk. L’étude se concentre en ce sens sur trois 
phénomènes qui déterminent autant de parties :

– Le soufisme d’État, c’est-à-dire financé par 
l’État : celui des établissements publics pour soufis 
que sont les khānqāh.

– L’émergence de la ṭarīqa Shādhiliyya, « avec 
l’approbation de l’État ».

– Le « soufisme indiscipliné » de la Haute-Égypte.

L’auteur fait d’abord le point sur le rôle social et 
politique des khānqāh, lesquelles ont été beaucoup 
critiquées à l’époque, à la fois par les soufis « privés » 

– c’est-à-dire non financés par les pouvoirs publics – 
des zāwiya et par les oulémas. Il en tire un bilan très 
nuancé, mais il est vrai que la question avait déjà été 
étudiée (notamment par Leonor Fernandes).

Dans la seconde partie, l’auteur tente d’expliquer 
pourquoi et comment la voie Shādhiliyya a connu un 
rapide rayonnement en Égypte, en se concentrant 
sur l’œuvre du troisième maître de cette tarîqa, Ibn 

ʿAṭā’ Allāh (m. 1309). Celui-ci aurait rédigé le texte 
des Laṭā’if al-minan, que nous avons nous-mêmes 
traduit en français, afin de s’imposer comme le 
successeur de son propre cheikh. À cet égard, ici et 
en d’autres endroits, N. Hofer énonce des évidences. 
Si Ibn ʿ Aṭā’ Allāh est plus connu que d’autres shādhilis 
contemporains, c’est tout simplement parce qu’il 
est un auteur majeur, non seulement de cette voie 
initiatique mais également du soufisme en général. 
Étant en outre le premier auteur de la Shādhiliyya (ses 
deux maîtres n’ayant pas écrit de traité soufi), il était 
prédisposé à servir de socle doctrinal, jusqu’à nos 
jours d’ailleurs. L’approche parfois trop sociologique 
de N. Hofer ne lui permet pas de saisir des éléments 
déterminants au caractère intérieur. Si le texte des 
Laṭā’if al-minan a eu tant d’écho, c’est parce qu’il ne 
se limite pas à l’hagiographie mais qu’il entre de plain-
pied dans l’hagiologie, la « science de la sainteté ». 
N. Hofer aborde cette dimension plus tard dans 
son étude (p. 136 et sq.), mais sur des points assez 
factuels. Certes, les premiers maîtres shādhilis ont 
rédigé des « oraisons » (ahzāb) particulières afin de 

mieux institutionnaliser leur voie initiatique (p. 149-
150) ; certes, ils se sont efforcés de répandre cette voie 
(p. 165), mais c’est bien là ce qu’on attend de saints 
charismatiques fondateurs d’une famille spirituelle.

La troisième partie est sans doute la plus 
originale puisque, comme le note l’auteur, très peu 
d’études ont été consacrées à ce soufisme si particulier 
de la Haute-Égypte durant les périodes concernées 
(p. 181). Particulier, parce qu’il est très polymorphe 
(on n’y trouve pas de voie initiatique constituée), 
récalcitrant par rapport à l’autorité centrale du 
Caire, et assez excentrique, voire extraverti, dans ses 
modalités spirituelles (la présence du miracle y est 
beaucoup plus affirmée que dans le soufisme cairote). 
On voit donc bien comment ce type de soufisme est 
devenu très populaire dans les villes et les villages de 
Haute-Égypte.

Une thèse majeure de ce travail, selon l’auteur 
lui-même, est qu’une telle popularisation du 
soufisme durant cette période n’est pas venue en 
réaction aux divers bouleversements qu’a connus 
le monde musulman aux xiie et xiiie siècles (les 
croisades, la reconquête de l’Espagne musulmane 
par les rois catholiques, et surtout le sac de Bagdad 
par les Mongols en 1258 suivi de l’effondrement du 
califat abbasside, voir p. 106-108, puis la conclusion 
p. 250-251). Non, cette expansion du soufisme serait 
le fruit de l’initiative des soufis eux-mêmes, par le 
biais d’« interactions sociales individuelles menées 
au quotidien » (p. 251). En tout état de cause, les 
historiens du soufisme reconnaissent habituellement 
que le viie/xiiie siècle constitue l’apogée de cette 
spiritualité, que ce soit dans ses aspects collectifs 
et institutionnels (l’apparition des voies initiatiques 
/ ṭarīqa) ou doctrinaux (l’œuvre d’Ibn ‘Arabī en 
particulier).

Cette étude est très référencée et comporte 
des index utiles. On relèvera que l’auteur a fait 
l’effort de s’appuyer largement sur les études – assez 
nombreuses – en langue française existant sur le 
sujet, ce qui n’est pas toujours le cas chez d’autres 
collègues américains.

Éric GEOFFROY  
Université de Strasbourg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Hofer Nathan: The Popularisation of Sufism in Ayyubid and Mamluk Egypt, 1173 – 1325., recensé par Éric Geoffroy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

