
	 BCAI 31	 129

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Mols �Luitgard, Buitelaar Marjo (éds.), 
Hajj. Global Interactions through Pilgrimage,

Sidestone Press, Leyde, 
2015, 244 p., 
ISBN : 9789088902857

La grande exposition qui s’est tenue au British 
Museum en 2012, Hajj : journey to the heart of Islam, 
a donné naissance à deux rejetons. Le premier, sous 
la forme d’une exposition à l’Institut du Monde 
arabe de Paris, en 2013, qui reprenait nombre des 
artefacts de l’exposition-mère, tout en mettant en 
avant l’expérience française du pèlerinage, et dont est 
issu un catalogue en langue française (1). Le second 
s’est incarné dans une exposition similaire au Musée 
national d’Ethnologie de Leyde, aux Pays Bas, privilé-
giant cette fois l’histoire du pèlerinage en lien avec la 
colonisation néerlandaise et, plus généralement, dans 
les pays d’Asie. Ce livre est le fruit d’une conférence 
tenue à l’occasion de l’exposition de Leyde. Il fait écho 
à l’ouvrage The Hajj: Collected Essays (2), auquel il fait 
de nombreuses références, publication scientifique 
importante éditée par le British Museum en plus 
du catalogue de l’exposition de Londres (3). Ces trois 
événements connexes ont ainsi offert l’occasion aux 
trois pays qui furent autrefois les plus grandes puis-
sances coloniales de produire une série de travaux 
scientifiques qui, mis en commun, constituent une 
somme inédite et précieuse sur l’histoire du pèleri-
nage à La Mecque (hajj). Marjo Buitelaar présente 
d’abord en détail les rituels du pèlerinage, afin de 
familiariser le lecteur, peu au fait de ceux-ci, en dépit 
des nombreuses images qui, chaque année, inscrivent 
les vastes mouvements de foule de cet événement 
religieux majeur sur les écrans des téléviseurs du 
monde entier. Suivent douze contributions dont les 
cinq premières présentent des analyses sur les dimen-
sions sociales et anthropologiques du pèlerinage à 
La Mecque, alors que les sept suivantes s’attardent, 
de façon plus originale, sur les expressions matérielles 
du hajj.

Marjo Buitelaar convoque d’abord les grandes 
études théoriques portant sur la question du pèleri-
nage, de Durkheim à Elade, Sallnow et Colemen, en 

(1)  Hajj, le pèlerinage à La Mecque, Fahad Abdulkareem et Omar 
Saghi (dir.), Snoeck, 2014.
(2)  The Hajj : Collected Essays, Venetia Porter et Liana Saif (éd.), 
The British Museum, Research Publication 193, 2013.
(3)  Hajj : journey to the heart of Islam, Venetia Porter (éd.), 
British Museum Press, 2012. Voir également le site du British 
Museum http://www.britishmuseum.org/whats_on/past_exhi-
bitions/2012/hajj.aspx où l’on peut voir certains des objets 
exposés et entendre ou lire de nombreux récits de pèlerinage 
enregistrés à l’occasion de l’exposition.

passant par Van Gennep et Turner, et leurs concepts 
centraux de rite de passage et de communitas, les-
quels s’avèrent heuristiques dans le cas du hajj. Puis 
l’auteur passe en revue la production académique 
ayant traité de celui-ci depuis l’ouvrage fondateur de 
Eickelman et Piscatori, Muslim Travellers (1990), pro-
duction qui reflète une variété de plus en plus grande 
de motivations et de façons de vivre le hajj. À partir 
de ce substrat, M. Buitelaar propose de construire, 
dans la filiation de deux programmes universitaires 
en cours aux Pays Bas, basés sur des récits de pèle-
rinage, une anthropologie du hajj. Dans un premier 
temps, elle s’inscrit dans une dimension comparative, 
la comparaison portant entre les musulmans issus 
de pays majoritairement musulmans et ceux vivant 
en contexte minoritaire ; ensuite, elle privilégie une 
approche par la « religion vécue » plutôt que par les 
dimensions socio-économiques et politiques liées 
au pèlerinage, ce qui laisse voir que le hajj est non 
seulement une tradition qui change, mais aussi un 
phénomène qui prend différents sens en fonction 
des groupes et même des individus.

Les deux articles suivants puisent dans cette 
boîte à outils conceptuelle née de la tradition 
anthropologique sur le pèlerinage afin d’analyser 
des expériences actuelles du voyage sacré. À partir 
de récits de Pakistanais vivant au Royaume-Uni, de 
retour de La Mecque, Pnina Werbner poursuit la 
réflexion sur le hajj comme rite de passage en mettant 
au jour les transformations de subjectivité et même 
de personnalité qu’entraîne la réalisation des rituels 
du pèlerinage musulman. Inversant la séquence 
temporelle de la vie, ils renvoient en effet le croyant à 
l’état d’innocence et de pureté qui caractérise l’enfant 
nouveau-né. Elle compare ensuite cette expérience 
à celle des visites (ziyārāt) auprès des tombeaux des 
saints soufis en Asie du Sud, considérées par certains 
comme des substituts au hajj, et la participation aux 
célébrations de la fête anniversaire de la mort de ces 
saints (ʿurs), montrant que celles-ci offrent également 
une palette complexe et variée de rituels, destinés 
à apporter la « grâce divine » aux pèlerins. Mais si 
certains de ces rituels s’inspirent ou renvoient à la 
séquence du hajj, dont la référence est constante dans 
ces rencontres spirituelles, le hajj est seul à offrir la 
possibilité d’une purification des péchés. 

Dans le cadre d’une anthropologie de l’islam 
renouvelée, qui privilégie, là encore l’expérience 
vécue, Sean McLoughlin exploite de son côté des 
récits de pèlerinage collectés auprès de musulmans 
britanniques à l’occasion de l’exposition du British 
Museum de 2012. Ceux-ci révèlent les multiples 
facettes des subjectivités religieuses. On y retrouve 
l’idée centrale d’une renaissance, d’un retour à la 
pureté de l’enfant nouveau-né, et celle du sentiment 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Mols Luitgard, Buitelaar Marjo (éds.): Hajj. Global Interactions through Pilgrimage., recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 130

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

de communitas qui soude la umma musulmane en 
ce moment d’exception. La force d’une vision idyl-
lique, la tentation de gommer les difficultés pour 
ne conserver que le souvenir de l’intensité de la 
rencontre sacrée sont une constante des récits de 
pèlerinage depuis le Moyen Âge. Mais les narrations 
actuelles dévoilent que, désormais, ces topoï sont 
contrebalancés par des témoignages plus distants, 
voire critiques, révélant aussi la réalité des segmen-
tations ethniques et nationales et le poids de l’indi-
vidualisme moderne. Cette pluralité des facettes du 
hajj, inscrite dans la modernité, est perceptible dès 
le début du xxe siècle, lorsque le réformiste Rachid 
Rida entreprend un pèlerinage, en 1916, au moment 
de la Première Guerre mondiale et quelques mois 
après le déclenchement de la Révolte arabe. Le récit 
de ce pèlerinage, publié en feuilleton dans le journal 
al-Manār, l’un des plus lus dans le monde musulman, 
analysé ici par Richard van Leeuwen, s’inscrit dans le 
genre traditionnel du récit de pèlerinage, donnant 
place à l’expression, y compris par la poésie classique, 
des émotions spirituelles ressenties durant les rituels. 
Il reflète aussi les préoccupations très contempo-
raines et concrètes du célèbre pèlerin, attentif aux 
nouvelles conditions du voyage, soucieux du respect 
des règles de l’hygiène, mais aussi fort impliqué dans 
la politique si fébrile du moment dont il commente 
les événements avec les très nombreux oulémas et 
lettrés rencontrés lors de son voyage sacré.

Dans une démarche originale, Robert Bianchi se 
place non pas du côté des pèlerins, mais de celui des 
pays pourvoyeurs de pèlerins, pour lesquels le hajj est 
un enjeu politique et économique central, soumis 
à de forts effets de concurrence liés, d’une part, à 
l’importance de la demande et, d’autre part, aux 
restrictions dues aux quotas imposés par les Saou-
diens. Examinant le cas de l’Indonésie et de la Turquie, 
l’auteur révèle la façon dont les pouvoirs politiques 
jouent de l’aspiration des croyants à entreprendre le 
voyage sacré, usant largement du clientélisme et du 
favoritisme, mais aussi la manière dont le jeu démo-
cratique a permis d’augmenter les opportunités de 
départ et de rééquilibrer les chances en faveur des 
femmes et des populations défavorisées, notamment 
rurales. S’appuyant sur l’importance de la partici-
pation de leurs ressortissants au hajj, les deux États, 
comme nombre d’autres pays musulmans d’Asie et 
d’Afrique, cherchent désormais à contester la main 
mise et les pratiques saoudiennes sur les lieux saints 
de l’islam et à promouvoir une réforme globale des 
conditions de réalisation du pèlerinage. 

Les contributions sur les expressions matérielles 
du hajj qui suivent, plus descriptives et accompa-
gnées de nombreuses illustrations, donnent d’abord 
à voir l’extraordinaire profusion, la diversité et 

la permanence des artefacts liés au voyage sacré des 
musulmans (notamment la contribution de Venetia 
Porter). Le hajj suscite en effet un intense système 
d’échanges, à la fois symbolique, puisqu’il s’agit de 
ramener chez soi une part du sacré des villes saintes, 
et économique en ce qu’il entraîne une circulation de 
biens dans les deux sens. Si les objets occupent une 
place importante dans ces échanges, les images sont 
plus fréquentes encore. Les textiles, et notamment 
la kiswa, ce voile brodé recouvrant la Kaaba, qui est 
chaque année découpé en de multiples fragments 
vendus ou offerts aux pèlerins, avant d’être renouvelé 
l’année suivante, a été longtemps un élément central 
de cette économie des biens sacralisés. L’eau du puits 
de Zamzam et ses contenants, des exemplaires du 
Coran ramenés des villes saintes, des bougeoirs et 
autres menus objets en viennent ainsi à imprégner 
profondément la culture matérielle des pays musul-
mans. Oliver Moore suit jusqu’en Chine la trace dis-
crète du hajj, laissée depuis le Moyen Âge et au cours 
des siècles par des individus qui l’ont accompli ou 
par des objets qui en ont été rapportés. Ces derniers 
témoignent, par leur intégration spécifique dans les 
pratiques et l’imaginaire chinois, des mécanismes 
d’acculturation de l’islam en œuvre dans cette région 
périphérique.

Les images, réputées rares en islam, sont particu-
lièrement nombreuses sur la thématique du hajj. Plus 
encore, face à la réputation de reproduction imitative 
souvent attachée aux arts graphiques musulmans, 
elles témoignent de réelles innovations. Telle est le cas 
de cette peinture à l’huile sur toile, technique raris-
sime dans le monde musulman, et dont c’est peut-
être là le premier exemple, conservée à l’université 
d’Uppsala, en Suède, qui représente La Mecque et les 
lieux saints environnants avec des détails d’une stupé-
fiante précision (M. Tütüncü). L’originalité des pein-
tures réalisées en Égypte sur les murs extérieurs de la 
demeure des pèlerins de retour du Hedjaz a déjà fait 
l’objet de nombreuses publications. R. Kruk et F. Oort 
inventorient ici celles qui se trouvent dans l’oasis de 
Dakhla, dans le désert occidental égyptien, réalisées 
entre 1977 et 2005. Ils remarquent la tendance à la 
disparition progressive des dessins, réduits désormais 
souvent à la représentation d’une Kaaba stylisée, au 
profit du texte seul. Cette sobriété croissante serait 
due plutôt à l’envahissement des normes urbaines, 
réprouvant l’exubérance et la naïveté « baladī-es », 
qu’à l’emprise croissante des diktats de l’intégrisme 
religieux. La pauvreté des commanditaires pourrait 
constituer une autre hypothèse, qui n’est pourtant 
pas envisagée dans l’article. Luitgard Mols analyse 
l’un des supports les plus fréquents des images du 
hajj et de La Mecque, les certificats de pèlerinage, 
en usage depuis le xie siècle, qui attestent de la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Mols Luitgard, Buitelaar Marjo (éds.): Hajj. Global Interactions through Pilgrimage., recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 131

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

réalisation de celui-ci par la personne dont le nom 
figure sur le document. Comparés à la richesse et au 
foisonnement des illustrations qui caractérisent les 
certificats réalisés à la fin du xixe siècle, conservés 
dans les collections néerlandaises, ceux plus tardifs 
témoignent de la même tendance à l’épure que les 
peintures murales. Les lieux vénérés par les pèlerins, 
en marge de ceux où se déroulent les rituels, comme 
les cimetières, ont disparu des certificats comme 
ils ont disparu dans la réalité, arasés par le pouvoir 
saoudien afin d’éviter toute manifestation de culte 
des saints. Il est vrai que ces documents servent 
désormais moins d’attestation que de souvenir. 

L’ouvrage se termine par deux contributions. 
L’une porte sur les pièges des images, qui sont tou-
jours des mises en scène que les organisateurs d’expo-
sition doivent savoir décrypter afin de ne retenir 
que celles qui sont réellement représentatives d’un 
phénomène (A. Vrolijk) ; l’autre évoque la présence 
du hajj dans la musique, qui se retrouve aussi bien 
dans le chant sacré que dans le rap actuel (N. van 
der Linden). Les objets, les images et les sons liés au 
pèlerinage constituent ainsi un ensemble de manifes-
tations tangibles auxquelles sont quotidiennement 
exposés les croyants musulmans. Ils témoignent de 
l’expérience intense de ceux qui ont eu la chance de 
partir, ils ont également des vertus pédagogiques et 
constituent, pour les autres, une incitation à faire 
le hajj à leur tour, ils opèrent comme des facteurs 
d’intégration et de reconnaissance pour l’ensemble 
de la umma et donnent enfin naissance à un milieu 
d’artistes professionnalisés et inscrits dans un islam 
globalisé.

Sylvia Chiffoleau 
CNRS – Laboratoire de recherche historique Rhône 

Alpes (LARHRA), Lyon.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Mols Luitgard, Buitelaar Marjo (éds.): Hajj. Global Interactions through Pilgrimage., recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

