
	 BCAI 31	 126

III. Histoire

Heyberger �Bernard  
Les chrétiens au Proche-Orient :  
de la compassion à la compréhension

Paris, Éditions Payot-Rivages,  
2013, 157 pp. 
ISBN : 978-2-228-90883-2

Fleyfel �Antoine  
Géopolitique des chrétiens d’Orient :  
défis et avenir des chrétiens arabes.

Paris, L’Harmattan, (Pensée religieuse et 
philosophie arabe, 13). 
2013, 215 pp. 
ISBN : 978-2-343-01485-2.

Dans ces années turbulentes et tragiques où 
le christianisme en terres d’Islam, dans la richesse 
de ses dimensions historiques, confessionnelles et 
ethnolinguistiques, passe des moments tourmentés, 
il a surgi une panoplie d’ouvrages d’analyse et de 
prospectives, dans plusieurs langues et pays. Les deux 
livres que nous présentons ici se détachent autant à 
cause de la nature des auteurs que de leur approche 
et perspective propre.

Si Antoine Fleyfel, un Franco-libanais engagé, 
est loin d’admettre que les chrétiens arabes « sont 
en train d’écrire leur dernier chapitre en Orient », 
pensant plutôt à une reconfiguration inéluctable, 
l’historien et sociologue qu’est Bernard Heyberger 
prétend aider à la connaissance de la dynamique 
politico-religieuse du Moyen-Orient sous-jacente à 
la crise, « dans une perspective du temps long et du 
contexte politique global ».

Dans le cadre général des études sur l’islam, 
Bernard Heyberger a centré sa recherche sur les 
chrétiens du Moyen-Orient (arabe, turc et iranien). 
On mentionnera en particulier son ouvrage sur Les 
chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme 
catholique [xvie-xviiie siècles] (Rome, École française 
de Rome, 1994 ; rééd. récente) et la direction du livre 
collectif Chrétiens du monde arabe : un archipel en 
terre d’Islam (Paris, Autrement, 2003). Une note 
avant la table des matières (p. 155) nous apprend 
que l’exposé même du présent ouvrage s’inspire des 
communications présentées dans le cadre des sémi-
naires hebdomadaires à l’EPHE, dont l’auteur était 
responsable, et des discussions qui s’en sont suivies.

En bon historien et sociologue, à la fois, sans 
nier les moments difficiles sinon dramatiques par 
lesquels passent les différentes communautés chré-
tiennes de la région – comme par ailleurs, les autres 
groupes « minoritaires » religieux ou ethniques… –, 
l’auteur rappelle ici des vérités historiques oubliées 

et fournit des éléments d’analyse en vue de dépasser 
les clichés des moyens de communication ou même 
d’un bon nombre d’ouvrages partiels ou polémiques. 
Ces clichés de victimisation stérile des minorités 
finissent par révéler en creux les rapports complexes 
entre Occident « chrétien » et Islam…

Son essai, dense et bien informé, s’adresse autant 
aux lecteurs européens intéressés comme aux popu-
lations concernées, lesquelles, prises dans le désarroi, 
ont tendance à se refermer et à contribuer à leur 
propre exclusion, à ignorer leur véritable histoire 
et les failles de leur fixation identitaire ou de leurs 
stratégies de survivance.

Encadrés par une « Introduction » (p. 7-13) et 
une « Conclusion » (p. 147-153), cinq chapitres ou 
sections abordent successivement : « La délicate 
question du nombre » (p. 15-41) ; la « Division et 
dispersion » des groupes confessionnels chrétiens 
(pp. 43-68) ; l’articulation de la hiérarchie de ceux-ci 
avec le pouvoir politique ou civil : « L’État et la 
nation » (p. 69-101) ; la théorie et l’histoire de la place 
des non-musulmans dans tout état islamique (charia 
et dhimmitude) : « Millets et citoyenneté » (p. 103-
124) ; « Partage du sacré, compétition confessionnelle 
et nouvelles religiosités » (p. 125-145). Cette suite 
de thèmes, reflète les conditions qui ont présidé à 
la composition de l’ouvrage, comme il a été signalé 
plus haut.

Sans pouvoir nous étendre sur chacun de ces 
sujets, nous aimerions articuler et commenter par-
ticulièrement un aspect du drame de la présence 
chrétienne en terre d’Islam, celui traité au chapitre 
« Division et dispersion ». 

Il s’agit de la multiplicité des juridictions ecclé-
siastiques qui divisent les chrétiens entre eux. À côté 
de la dimension ethno-linguistique qui a caractérisé 
le territoire moyen-oriental où les tribus arabes ou 
turques se sont implantées et ont répandu l’islam 
(populations araméo-syriaques, grecques ou helléni-
sées, coptes, arméniennes), nous avons les divisions 
historiques dues aux divergences dogmatiques d’une 
problématique révolue et aux pratiques religieuses 
assez secondaires, en même temps qu’aux tensions 
internes de l’ancien empire byzantin (populations et 
hiérarchies ecclésiastiques autochtones versus pou-
voir politique exogène arbitraire et hégémonique). 
Plus tard, dans le sillon du colonialisme européen, 
catholiques et protestants (ceux-ci dans la variété 
de leurs Églises ou sectes) sont venus accentuer cette 
confusion, en multipliant par trois et plus les juridic-
tions ecclésiastiques déjà sur place. Il faut ajouter à 
cela la mobilité des populations dans toute la région, 
à la même époque, à cause des bouleversements 
politiques et des nouvelles dynamiques économiques 
qui ont marqué l’empire ottoman et sa fin tragique. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Heyberger Bernard: Les chrétiens au Proche-Orient : de la compassion à la compréhension., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 127

III. Histoire

Si bien qu’on peut compter jusqu’à une quinzaine de 
juridictions chrétiennes concurrentes dans certaines 
capitales de la région, alors que cette confession ne 
constitue qu’une minorité numérique. 

Quel piètre témoignage aux yeux de populations 
musulmanes désorientées, qui cherchent une cer-
taine unité, pour sortir de l’impasse où les ont pous-
sées successivement le colonialisme (« chrétien »), 
les nationalismes socialistes ou les dictatures au 
service du grand capital et soumises à l’impérialisme 
américain (également « chrétien ») ! Bien plus, cette 
concurrence confessionnelle oblige les différentes 
communautés à renforcer leur identité historique, 
doctrinale ou ethnique, figée dans le passé, au lieu 
de participer pleinement aux tentatives de recherche 
de nouvelles voies citoyennes et nationales, inclusives 
et ouvertes à la modernité. 

Dans la Conclusion, Heyberger pose justement 
cette question, après avoir évoqué les différentes 
options possibles, suite aux révolutions plus ou moins 
avortées du « printemps arabe ». Indépendamment 
de l’évolution de la situation et des solutions immé-
diates trouvées -  là il rejoint le « nationaliste arabe » 
qu’est Fleyfel ou bien cet autre Libanais, Ahmad 
Beydoun (La dégénérescence du Liban ou la réforme 
orpheline, Arles, Actes Sud, 2009) -, la priorité ne 
réside-t-elle pas dans « une démocratie fondée sur la 
liberté des individus, y compris celle des musulmans : 
liberté de conscience et d’expression, reconnue dans 
un droit sécularisé ? » (p. 149).

Ne nous faisons pas d’illusions, c’est surtout les 
musulmans majoritaires qui définiront l’issue du 
moment. Toutefois, en luttant bien sûr pour une 
place digne dans les nouvelles configurations qui se 
dessinent, les chrétiens devraient toujours avoir cela 
en perspective. Non pas chercher, en soi, à préserver 
ou améliorer les prérogatives confessionnelles (ancien 
système des millets), mais luter avant tout pour une 
« citoyenneté » (?) nationale, au nom des droits fon-
damentaux de l’homme moderne.

Comme l’exprimait bien Fatiha Kaouès, dans 
son compte rendu de l’ouvrage, (Revue des mondes 
musulmans et de la Méditerranée, 136-2014), mal-
gré l’empathie manifeste de l’auteur à l’égard des 
populations chrétiennes qu’il présente, « son propos 
n’est jamais entaché de complaisance ». Son livre 
« constitue un outil fort utile pour une compréhen-
sion intelligente et dépassionnée des chrétiens du 
Proche-Orient et des enjeux de leur présence en 
terres musulmanes ».

Antoine Fleyfel est le directeur de la collection 
qui intègre son livre et auteur d’autres essais en liaison 
avec le thème général de celle-ci. Nous avons déjà 
dit qu’il est loin de relayer l’alarmisme généralisé 

qui prétend que les chrétiens arabes sont en voie de 
disparition dans les terres mêmes où leur religion est 
née il y a deux mille ans... C’est qu’il parie bien que 
« leur avenir au Machreq leur appartient toujours » ! 

Il faut prendre garde de considérer que ces 
communautés-là constituent une unité géopolitique 
bien établie. De même pour ce qui concerne chacun 
des pays arabes où elles sont implantées. L’auteur 
passe ainsi en revue les six contextes politiques 
« nationaux » du Proche-Orient arabe dans lesquels 
s’affirme la présence dynamique de ces « minorités » 
chrétiennes : Liban, « pays du régime confessionnel » 
(ch. 2) ; Jordanie, « royaume des chrétiens heureux ? » 
(ch. 3) ; Irak, « terre des exodes chrétiens ? » (ch. 4) ; 
Terre-Sainte [Palestine-Israël], « souffrances et espoirs 
du lieu d’origine » (ch. 5) ; Égypte, « le combat pour 
la citoyenneté » (ch. 6) ; Syrie, « pays des minorités 
protégées ? » (ch. 7).

Après une brève Introduction (p. 9-13), le 
premier chapitre discute longuement la notion, en 
soi équivoque et ambiguë, de « chrétiens d’Orient » 
(p. 15-43). En somme, l’étude géopolitique déve-
loppée dans cet ouvrage, comme l’indique déjà 
le sous-titre, limite bien son champ d’analyse aux 
« chrétiens arabes », pour qui trois caractéristiques 
leur seraient constitutives : l’arabité (notion plutôt 
culturelle et territoriale), la relation avec l’islam et la 
cause palestinienne (cf. p. 43). C’est pour cela, sans 
doute, que l’auteur ne touche pas la question des 
chrétiens résidant dans les pays du Golfe (on parle 
de plus d’un million), dans la mesure où il s’agit de 
travailleurs immigrés, en général précaires et prove-
nant, bien souvent, d’horizons non-arabes. 

Une brève Conclusion (p. 211-13) trace une 
perspective d’ensemble, à la suite des différents 
développements « localisés » ou « contextualisés », 
des termes évoqués dans le sous-titre : « défis » et 
« avenir ». 

Incontestablement, la présence de chrétiens 
dans chacun des pays étudiés, tout comme dans 
l’ensemble de la région, change progressivement de 
configuration en fonction des « nouvelles données 
contextuelles ». Mais – il faut bien le rappeler – « cela 
est le cas de tous les habitants du Proche-Orient, 
appelés continuellement à faire face à des situations 
inédites, qui nécessitent des réajustements et de nou-
veaux modes de présence et de relations » (p. 212). 
Pour l’auteur, le défi de la présence chrétienne au-
jourd’hui ne se réduit plus à la composante religieuse, 
mais au combat social et politique de la laïcité et de 
la citoyenneté (nous ajouterions la dimension de 
modernité mentale et non seulement technologique), 
commun à toutes les populations des pays arabes. 
Dans ce sens, « la cause des – chrétiens arabes – ne 
serait pas une cause confessionnelle, mais un aspect 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Heyberger Bernard: Les chrétiens au Proche-Orient : de la compassion à la compréhension., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 128

III. Histoire

essentiel du devenir du monde arabe, qui ne sera 
jamais le même sans ses chrétiens » (p. 213) (1).

Pour ce qui est des différents chapitres qui 
constituent l’essentiel de l’ouvrage, on ne doit 
pas prendre trop à la lettre les propos de l’auteur 
annonçant que, pour chaque cas, seront prises en 
considération les composantes de la « géopolitique » 
telles que définies par ses théoriciens : espace, histoire, 
démographie ; pouvoirs économique, politique et 
militaire ; idées, cultures et religions (voir p. 11). En 
réalité, les limites de l’ouvrage ne permettaient pas 
de considérer chaque pays comme tel, indépendam-
ment de sa population chrétienne. Cela aurait donné 
certes au livre une autre épaisseur et permis de mieux 
contextualiser la « question chrétienne » dans cha-
cun de ces pays, mais Fleyfel aborde directement les 
relations socio-politiques de la minorité chrétienne 
avec le pouvoir et la société ambiante. 

Et l’analyse varie, certes, d’un chapitre à l’autre 
au gré de la connaissance personnelle et des études 
qu’il aura pu consulter. Sa bibliographie - peut-être 
est-ce en fonction du public visé -, ne propose que 
des titres en langue française, à peine quelques titres 
en anglais et presque aucun en arabe. Si pour le Liban 
ou la Syrie, on trouve des nationaux arabes ayant écrit 
en français, ce n’est pas le cas pour le reste des pays 
étudiés, à l’une ou l’autre exception près. Or, on sait 
à quel point les analyses socio-politiques, culturelles 
et religieuses effectuées par des nationaux ou par les 
protagonistes d’une question déterminée, d’un côté, 
et par des observateurs externes objectifs et qualifiés 
de l’autre, sont complémentaires. En ce qui concerne 
la question religieuse, l’idéal aurait été de croiser, de 
façon pertinente, les perspectives d’analystes appar-
tenant aux différents camps.

Pour ce qui est de l’Égypte et des coptes, l’auteur 
a eu recours, principalement, à un ou deux ouvrages 
de vulgarisation en langue française. De temps à 
autre, on trouve une étude ou une monographie 
spécifiques, éventuellement en anglais. Il en résulte 
une image globale appauvrie, qui ne permet pas de 
comprendre les véritables bases de la situation pré-
sente, ni le potentiel des issues futures. Encore moins, 
d’aider le lecteur à un éventuel approfondissement 
de la question. Qu’il nous soit donc permis de fournir 
quelques éléments dans la ligne de réflexion plus 
haut ébauchée.

D’abord, il existe aujourd’hui des esquisses his-
toriques correspondant pleinement aux exigences 
académiques, comme : Magdi Guirguis & Nelly van 
Doorn-Harder, The Emergence of the Modern Coptic 

(1)  On ne peut ignorer que c’est bien la position que défend le 
prince Ḥasan Bin Ṭallāl de Jordanie, dans son livre sur le christia-
nisme dans le monde arabe, traduit en plusieurs langues.

Papacy: The Egyptian Church and Its Leadership from 
the Ottoman Period to the Present (Cairo/New York, 
2011) ; Vivian Ibrahim, The Copts of Egypt: Challenges 
of Modernisation and Identity – 19th-20th centuries 
(London/New York, 2011). De plus, à côté d’essais 
de valeur entrepris par des citoyens coptes : Ġālī 
Šukrī, Al-Aqbāṭ fī waṭan mutaġayyir (Le Caire, 1990) 
ou Laure Guirguis, Coptes d’Égypte et reconfigura-
tions politiques (2005-2012) (Paris, 2012), quelques 
auteurs égyptiens musulmans méritent d’être évo-
qués à cause de leur sincérité et impartialité : Ṭāriq 
al-Bišrī, Al-Aqbāṭ wal-muslimūn fī iṭār al-ǧamā‘a al-
waṭaniyya (Le Caire, 1982) ; Samīra Baḥr, Al-Aqbāṭ fī 
al-ḥayā al-siyāsiyya al-miṣriyya (Le Caire, 2e éd., 1984) ; 
Sanaa (Ṯanā’) S. Hassan, Christians versus Muslims in 
Modern Egypt: The Century Long Struggle for Coptic 
Equality (Oxford, 2003). Comme cette thèse univer-
sitaire parle abondamment du renouveau ecclésial 
copte, il faut rappeler le travail analogue de Wolfram 
Reiss, Erneuerung in der koptisch-orthodoxen Kirche 
(Freiburg i. Br., 1998). Enfin, d’une manière générale, 
la monographie d’Anthony Gorman, Historians, State 
and Politics in Twentieth Century Egypt (London/
New York, 2003 ; repr., 2013) est très instructive, dans 
la mesure où elle analyse avec pertinence autant la 
production historique locale que les opinions de 
quelques intellectuels influents.

Adel Sidarus 
Évora, Portugal

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Heyberger Bernard: Les chrétiens au Proche-Orient : de la compassion à la compréhension., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

