
	 BCAI 31	 115

III. Histoire

Peacock �A.C.S., De Nicola Bruno,  
Yɩldɩz Sara Nur,  
Islam and Christianity in medieval Anatolia,

Farnham/Burlington, Ashgate,  
2015. 430 pages. 4 cartes, 5 planches, 13 
illustrations. 
ISBN : 9781472448637

Depuis les ouvrages classiques de Mehmet Fuat 
Köprülü, d’Osman Turan, et plus récemment de Spiro 
Vryonis, Halil Inalcɩk, Heath Lowry et Cemal Kafadar 
(sur ces travaux, cf. la bibliographie du présent ou-
vrage p. 365 sqq), l’histoire relationnelle de l’Anatolie 
médiévale a donné lieu à de nombreuses publications. 
Pour ne parler que des dix dernières années, sont 
sortis successivement, outre le premier volume de 
l’histoire de la Turquie (The Cambridge History of 
Turkey, 1071-1453, Cambridge, 2009), l’étude de 
Dimitri Korobeinikov, Byzantium and the Turks in the 
Thirteenth Century, (Oxford, 2014) ; l’ouvrage de Raùl 
Estangüi Gomez, Byzance face aux Ottomans, (Paris, 
2014) ; ainsi que, par la même équipe que l’étude 
recensée ici (A.C.S. Peacock et Sara Nur Yɩldɩz, The 
Seljuks Of Anatolia, New York, 2013). Et enfin, vient 
de paraître le livre magistral de Rostam Shukurov, The 
Byzantine Turks 1204-1461 (Leyde, 2016).

L’introduction (p. 1-20) rappelle brièvement 
l’invasion turque de l’Anatolie et la subsistance du 
christianisme local, à côté d’un large mouvement 
d’islamisation. Les éditeurs précisent leur but : ras-
sembler, dans un même ouvrage, les contributions de 
spécialistes des sociétés musulmanes et chrétiennes 
de l’Anatolie médiévale afin d’offrir de nouvelles 
perspectives sur les relations islamo-chrétiennes et 
sur l’émergence d’une société musulmane, entre 
1071 et 1400.

Avant de présenter les contributions, les édi-
teurs brossent un rapide tableau des divers angles 
d’approche de l’historiographie contemporaine sur 
les thèmes de l’islam turc et des relations islamo-
chrétiennes dans l’Anatolie médiévale. La perspective 
nationaliste des savants turcs, affirmant les droits 
historiques de leur peuple sur le territoire anatolien, 
a longtemps dominé – et domine encore souvent – 
les recherches. C’est ce que les éditeurs appellent « le 
paradigme Köprülü », auquel ils rattachent, sans trop 
de nuances, les écrits d’un des meilleurs médiévistes 
turcs, Ahmet Yaṣar Ocak. La théorie des « restes 
païens » affleurant sous l’islam populaire fut adoptée 
dans les années 1880 par des orientalistes brillants 
comme Ignaz Goldziher, sous l’influence des théo-
ries sociologiques de Durkheim, embrassées par les 
Européens et les Américains séjournant ou voyageant 
dans l’Empire ottoman finissant. On distinguait alors 

les pratiques « hérétiques » d’un islam populaire et 
la religion officielle.

Köprülü se réappropria cette idée d’un substrat 
préexistant en l’attribuant non à des vestiges païens 
ou chrétiens mais à un héritage chamanique d’Asie 
centrale. Irène Mélikoff et A.Y. Ocak (cf. bibliogra-
phie p. 393, 395) en distinguant, par exemple, au 
sein du soufisme, derviches non-conformistes des 
campagnes et confréries conformistes dans les 
villes, suivraient, selon les éditeurs, « le paradigme 
Köprülü ». Paul Wittek (cf. bibliographie p. 406), avec 
son idée d’une hétérodoxie guerrière des frontières 
(la théorie Gazi), et Rudi Paul Lindner (bibliographie 
p. 391), insistant sur les structures tribales plus que 
religieuses pour expliquer les conquêtes ottomanes, 
se situent dans une dichotomie entre société de la 
frontière et « interland society », dichotomie propo-
sée en premier lieu par Köprülü.

Sur les relations islamo-chrétiennes en Anatolie, 
la théorie de Vryonis (dans son Decline of Medie-
val Hellenism in Asia Minor and the Process of 
Islamization, 1971) d’une rupture violente entre une 
société turque qui détruit et remplace la société by-
zantine, s’oppose à la conception d’un syncrétisme et 
d’une interaction progressive entre les deux groupes, 
interprétation prônée par F.W Hasluck (1878-1920) 
dans Islam and Christianity under the Sultans (1929).

Suivent les théories de Tijana Krstić (bibliogra-
phie p. 390) qui rejettent l’idée du rôle des derviches 
comme vecteur de conversion et le fait que les 
conversions incomplètes relèveraient du syncrétisme, 
comme évoqué par les auteurs précédents. Krstić 
pense que les lieux de culte ambigus sont le signe 
d’une islamisation de l’espace plutôt que des popula-
tions. Pour elle, ce sont des lieux de compétition reli-
gieuse plus que de coexistence. Citant le Saltɩknâme 
et le Vilayetnâme de Haci Bektaș, elle interprète ces 
épopées comme des textes exprimant un zélotisme 
anti-chrétien et anti-syncrétiste. Il est ensuite ques-
tion de l’Espagne médiévale et du paradigme andalou 
à propos de la notion de coexistence ou conviven-
cia. L’approche idéaliste d’Américo Castro (biblio-
graphie p. 378) sur l’équilibre inter-confessionnel 
dans l’Andalousie médiévale est critiquée par des 
auteurs qui démystifient le « paradis andalou » pré-
senté par Castro. Eduardo Manzano Moreno et David 
Niremberg (bibliographie p. 393, 395), insistent sur la 
violence inter-confessionnelle qui s’exerce à l’intérieur 
même de chaque religion d’Andalousie ; finalement, 
dans les analyses académiques les plus récentes, la 
convivencia s’équilibre avec les tendances d’hostilité. 
Quant à « l’exceptionalisme espagnol », il est limité 
par l’exemple de la Sicile pluri-culturelle (l’article 
d’Anna Akasoy, bibliographie p. 373). Plusieurs 
études relient le cas andalou à l’Anatolie, en prenant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Peacock A.C.S., De Nicola Bruno, Yɩldɩz Sara Nur: Islam and Christianity in medieval Anatolia., recensé par Michel Balivet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 116

III. Histoire

comme prototype l’exemple du mystique Ibn ‘Arabî 
qui opéra dans les deux péninsules, depuis Murcie 
jusqu’à Konya.

L’ouvrage ici présenté insiste, au-delà des para-
digmes Köprülü/Hasluck/Vryonis, sur le fait que peu 
de médiévistes sont à la fois familiers des mondes 
musulman et chrétien, et, de plus, qu’il y a relative-
ment peu de collaboration entre les spécialistes de 
l’histoire islamique et ceux du christianisme médiéval. 
C’est l’ambition affirmée de ce recueil que de pré-
senter des sources éditées ou non, de la littérature 
turque médiévale, des documents d’archives (waqf), 
des sources latines, grecques ou arméniennes, peu 
utilisées par les islamologues, sans oublier les sources 
en persan, essentielles pour l’histoire seldjoukide 
et ottomane médiévale, ainsi que les témoignages 
archéologiques encore dédaignés pour « la basse 
époque » micrasiatique. 

L’ouvrage est divisé en trois parties.
La première, s’intitule Christians Experiences 

of Muslim Rule (p. 23-145). Selon Philip Wood 
(« Christians in the Middle East 600-1000: Conquest, 
Competition and Conversion »), la conversion est le 
fruit d’une pression à la fois culturelle et fiscale, ainsi 
que d’une discrimination envers les chrétiens, sans 
négliger l’important processus des inter-mariages. 

Scott Redford, dans « The Rape of Anatolia », 
note que les savants turcs, pour expliquer l’islami-
sation, favorisent l’idée d’une immigration massive 
des Turcs en Anatolie, tout en limitant les effets 
des mariages mixtes. Redford étudie la place des 
femmes chrétiennes d’après les waqf, et signale leur 
rôle social et économique dans l’Anatolie seldjou-
kide. Alexander Beihanner, dans sa présentation 
« Christians Views of Islam in Early Seljuk Anatolia: 
Perceptions and Reactions », utilise le témoignage 
des sources latines, grecques, syriaques et armé-
niennes. Peter Cowe se concentre sur les relations 
turco-arméniennes et sur l’influence turque présente 
dans divers domaines de la civilisation arménienne 
(littérature, structures sociales…) et Johannes Prei-
ser-Kapeller (« Liquid frontieres: Relational Analysis 
of Maritime Asia Minor as a Religious Contact Zone 
in the Thirteenth-Fifteenth centuries ») montre la 
complexité des relations commerciales et des expor-
tations d’esclaves, qui a, comme conséquence, une 
grande diversité ethnique et religieuse dans des ports 
comme Antalya. Johannes Pahlitzsch (« The Greek 
Orthodox Comununities of Nicaea and Ephesus 
under Turkish Rule in the Fourteenth Century: A 
New Reading of Old Sources ») décrit la prospérité 
des chrétiens d’Aydɩn et de Nicée à l’époque turque, 
ce qui infirmerait les développements de Vryonis 
sur ces communautés. Pahlitzsch précise qu’il faut 

se méfier de l’exagération des sources chrétiennes se 
lamentant sur la dureté du pouvoir turc.

La deuxième partie de l’ouvrage rassemble plu-
sieurs interventions sous le titre de Artistic and Intel-
lectual Encounters between Islam and Christianity 
(p. 147-284).Rostam Shukurov (« Byzantine Appro-
priation of the Orient: Notes in its Principles and 
Pattern ») montre qu’à Byzance, l’influence musul-
mane est sous contrôle. Antony Eastmond (« Others 
Encounters: Popular Belief and Cultural Convergence 
in Anatolia and the Caucasus ») développe les points 
communs existant en art et architecture, entre 
l’Anatolie orientale, le Caucase et la Djézira. Tolga 
B. Uyar examine l’art de Cappadoce sous contrôle 
seldjoukide et l’imagerie chrétienne introduite dans 
des manuscrits réalisés pour des patrons turcs. A.C.S. 
Peacock se penche sur la polémique anti-arménienne, 
d’après un manuscrit persan du xiiie siècle dont 
l’auteur connaît bien l’hagiographie et les légendes 
arméniennes. Salam Rassi (« What Does the Clapper 
Say and Interface Discourse on the Christian Call to 
Prayer by ‘Abdîshô’bar Brikhâ ») montre comment 
la théologie chrétienne fut affectée par la rencontre 
avec l’islam, en nous présentant un traité arabe, très 
marqué par le langage coranique et par la théologie 
musulmane, bien que cette œuvre soit une défense 
du christianisme.

La troisième partie, The formation of Islamic 
Society in Anatolia (p. 287-364), analyse la construc-
tion d’une société musulmane anatolienne et le rôle 
prééminent du soufisme.

Riza Yɩldɩrɩm (« Sunni Orthodox vs Shi’ite 
Heterodox? A Reappraisal of Islamic Piety in Medieval 
Anatolia ») examine la nature de l’islam en Anatolie 
occidentale et revient sur la distinction radicale entre 
sunnisme et chi‘isme, que l’auteur conteste. Judith 
Pfeiffer (« Mevlevi-Bektashi Rivalries and the Islami-
zation of the Public Space in Late Seljuq Anatolia ») 
se centre sur la ville de Kɩrșehir sous l’occupation 
des Mongols, lesquels favorisèrent le bon fonction-
nement des institutions. L’auteur étudie les rapports 
des Mongols avec les soufis. Sara Nur Yɩldɩz (« Battling 
Kufr (Unbelieve) in the Land of Infidels: Gülșehri’s 
Turkish Adaptation of ‘Aṭṭār’s Manṭiq al-Ṭayr ») se 
penche sur l’œuvre du poète Gülșehri et sa réécriture 
de l’œuvre d’Attâr, réalisée dans un but de polé�-
mique anti-chrétienne et de guerre sainte. Ahmet T. 
Karamustafa (« Islamization through the Lens of the 
Saltuk-name ») présente la conception religieuse, très 
superficielle selon lui, de l’épopée du Saltuk-Nâme. 
La religion y est réduite à une simple allégeance poli-
tique. Au final, nous avons ici un ensemble d’études 
qui diversifient et enrichissent les angles d’approche 
d’un sujet déjà bien analysé par ailleurs, apportant au 
lecteur de nouvelles perspectives stimulantes pour 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Peacock A.C.S., De Nicola Bruno, Yɩldɩz Sara Nur: Islam and Christianity in medieval Anatolia., recensé par Michel Balivet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 117

III. Histoire

les futures recherches sur l’Anatolie médiévale, dans 
ses composantes socio-religieuse, économique, litté-
raire et artistique. En cela, les éditeurs ont pleinement 
atteint leur but.

On peut s’interroger, cependant, sur la per-
tinence de limites chronologiques qui semblent 
exclure la première partie du xve siècle de la « for-
mative period » de l’Anatolie turque, à moins que la 
date de 1400 choisie pour clore le champ d’analyse, 
ne soit employée dans son acception italienne de 
Quatrocentto, désignant l’ensemble du xve siècle.

Enfin, on relève une tendance un peu trop sys-
tématique des éditeurs à enfermer les spécialistes 
de la zone dans des paradigmes trop étanches. Ainsi, 
vouloir faire des solides travaux de A.Y. Ocak un 
décalque des conceptions de Köprülü paraît un peu 
trop simplificateur (p. 3 note 7: « A salient example 
of the static nature of the field »). Même réserve 
concernant la filiation supposée de mon travail sur 
La Romanie byzantine et Pays de Rüm turc (biblio-
graphie p. 374), présenté comme « the fusion of the 
Hasluck and Köprülü models » (p. 11).

Michel BALIVET 
Professeur émérite à l’Université d’Aix-Marseille

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Peacock A.C.S., De Nicola Bruno, Yɩldɩz Sara Nur: Islam and Christianity in medieval Anatolia., recensé par Michel Balivet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

