| Il. HisTOIRE |

Peacock A.C.S., De NicoLA Bruno,
Ywbiz Sara Nur,
Islam and Christianity in medieval Anatolia,

Farnham/Burlington, Ashgate,

2015. 430 pages. 4 cartes, 5 planches, 13
illustrations.

ISBN: 9781472448637

Depuis les ouvrages classiques de Mehmet Fuat
Kopriilii, d'Osman Turan, et plus récemment de Spiro
Vryonis, Halil Inalctk, Heath Lowry et Cemal Kafadar
(sur ces travaux, cf. la bibliographie du présent ou-
vrage p. 365 sqq), I'histoire relationnelle de 'Anatolie
médiévale a donné lieu a de nombreuses publications.
Pour ne parler que des dix derniéres années, sont
sortis successivement, outre le premier volume de
I'histoire de la Turquie (The Cambridge History of
Turkey, 1071-1453, Cambridge, 2009), I'étude de
Dimitri Korobeinikov, Byzantium and the Turks in the
Thirteenth Century, (Oxford, 2014) ; louvrage de Raul
Estangiii Gomez, Byzance face aux Ottomans, (Paris,
2014); ainsi que, par la méme équipe que létude
recensée ici (A.C.S. Peacock et Sara Nur Yudiz, The
Seljuks Of Anatolia, New York, 2013). Et enfin, vient
de paraitre le livre magistral de Rostam Shukurov, The
Byzantine Turks 1204-1461 (Leyde, 2016).

Lintroduction (p. 1-20) rappelle brievement
I'invasion turque de ’Anatolie et la subsistance du
christianisme local, a c6té d’'un large mouvement
d'islamisation. Les éditeurs précisent leur but: ras-
sembler, dans un méme ouvrage, les contributions de
spécialistes des sociétés musulmanes et chrétiennes
de I'’Anatolie médiévale afin d'offrir de nouvelles
perspectives sur les relations islamo-chrétiennes et
sur I'émergence d’une société musulmane, entre
1071 et 1400.

Avant de présenter les contributions, les édi-
teurs brossent un rapide tableau des divers angles
d’approche de I'historiographie contemporaine sur
les themes de I'islam turc et des relations islamo-
chrétiennes dans I'’Anatolie médiévale. La perspective
nationaliste des savants turcs, affirmant les droits
historiques de leur peuple sur le territoire anatolien,
a longtemps dominé — et domine encore souvent —
les recherches. C'est ce que les éditeurs appellent «le
paradigme Koprill », auquel ils rattachent, sans trop
de nuances, les écrits d’'un des meilleurs médiévistes
turcs, Ahmet Yasar Ocak. La théorie des «restes
paiens » affleurant sous I'islam populaire fut adoptée
dans les années 1880 par des orientalistes brillants
comme Ignaz Goldziher, sous l'influence des théo-
ries sociologiques de Durkheim, embrassées par les
Européens et les Américains séjournant ou voyageant

dans 'Empire ottoman finissant. On distinguait alors
|

les pratiques « hérétiques » d’un islam populaire et
la religion officielle.

Koprilii se réappropria cette idée d'un substrat
préexistant en l'attribuant non a des vestiges paiens
ou chrétiens mais a un héritage chamanique d’Asie
centrale. Irene Mélikoff et A.Y. Ocak (cf. bibliogra-
phie p. 393, 395) en distinguant, par exemple, au
sein du soufisme, derviches non-conformistes des
campagnes et confréries conformistes dans les
villes, suivraient, selon les éditeurs, «le paradigme
Koprilu ». Paul Wittek (cf. bibliographie p. 406), avec
son idée d'une hétérodoxie guerriére des frontieres
(la théorie Gazi), et Rudi Paul Lindner (bibliographie
p- 391), insistant sur les structures tribales plus que
religieuses pour expliquer les conquétes ottomanes,
se situent dans une dichotomie entre société de la
frontiére et «interland society », dichotomie propo-
sée en premier lieu par Kopriili.

Sur les relations islamo-chrétiennes en Anatolie,
la théorie de Vryonis (dans son Decline of Medie-
val Hellenism in Asia Minor and the Process of
Islamization, 1971) d’une rupture violente entre une
société turque qui détruit et remplace la société by-
zantine, soppose a la conception d’'un syncrétisme et
d’'une interaction progressive entre les deux groupes,
interprétation pronée par FW Hasluck (1878-1920)
dans Islam and Christianity under the Sultans (1929).

Suivent les théories de Tijana Krsti¢ (bibliogra-
phie p. 390) qui rejettent I'idée du r6le des derviches
comme vecteur de conversion et le fait que les
conversions incompletes reléveraient du syncrétisme,
comme évoqué par les auteurs précédents. Krsti¢
pense que les lieux de culte ambigus sont le signe
d’'une islamisation de l'espace plutot que des popula-
tions. Pour elle, ce sont des lieux de compétition reli-
gieuse plus que de coexistence. Citant le Salttkname
et le Vilayetname de Haci Bektas, elle interpréte ces
épopées comme des textes exprimant un zélotisme
anti-chrétien et anti-syncrétiste. Il est ensuite ques-
tion de 'Espagne médiévale et du paradigme andalou
a propos de la notion de coexistence ou conviven-
cia. Lapproche idéaliste d’Américo Castro (biblio-
graphie p. 378) sur I'équilibre inter-confessionnel
dans I'’Andalousie médiévale est critiquée par des
auteurs qui démystifient le « paradis andalou » pré-
senté par Castro. Eduardo Manzano Moreno et David
Niremberg (bibliographie p. 393, 395), insistent sur la
violence inter-confessionnelle qui s'exerce a I'intérieur
méme de chaque religion d’Andalousie; finalement,
dans les analyses académiques les plus récentes, la
convivencia s’équilibre avec les tendances d’hostilité.
Quant a «l'exceptionalisme espagnol », il est limité
par I'exemple de la Sicile pluri-culturelle (I'article
d’Anna Akasoy, bibliographie p. 373). Plusieurs

études relient le cas andalou a 'Anatolie, en prenant
|

BCAI 31 15 |
BCAI 31 (2017) Peacock A.C.S., De Nicola Bruno, Yudiz Sara Nur: Islam and Christianity in medieval Anatolia., recensé par Michel Balivet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

comme prototype I'exemple du mystique Ibn ‘Arabi
qui opéra dans les deux péninsules, depuis Murcie
jusqua Konya.

Louvrage ici présenté insiste, au-dela des para-
digmes Kopriilti/Hasluck/Vryonis, sur le fait que peu
de médiévistes sont a la fois familiers des mondes
musulman et chrétien, et, de plus, qu'il y a relative-
ment peu de collaboration entre les spécialistes de
I'histoire islamique et ceux du christianisme médiéval.
C'est 'ambition affirmée de ce recueil que de pré-
senter des sources éditées ou non, de la littérature
turque médiévale, des documents d’archives (waqf),
des sources latines, grecques ou arméniennes, peu
utilisées par les islamologues, sans oublier les sources
en persan, essentielles pour I'histoire seldjoukide
et ottomane médiévale, ainsi que les témoignages
archéologiques encore dédaignés pour «la basse
époque » micrasiatique.

LOUVRAGE EST DIVISE EN TROIS PARTIES.

La premiere, s'intitule Christians Experiences
of Muslim Rule (p. 23-145). Selon Philip Wood
(« Christians in the Middle East 600-1000: Conquest,
Competition and Conversion »), la conversion est le
fruit d’'une pression a la fois culturelle et fiscale, ainsi
que d’une discrimination envers les chrétiens, sans
négliger I'important processus des inter-mariages.

Scott Redford, dans « The Rape of Anatolia »,
note que les savants turcs, pour expliquer l'islami-
sation, favorisent I'idée d'une immigration massive
des Turcs en Anatolie, tout en limitant les effets
des mariages mixtes. Redford étudie la place des
femmes chrétiennes d'apres les wadf, et signale leur
réle social et économique dans 'Anatolie seldjou-
kide. Alexander Beihanner, dans sa présentation
« Christians Views of Islam in Early Seljuk Anatolia:
Perceptions and Reactions », utilise le témoignage
des sources latines, grecques, syriaques et armé-
niennes. Peter Cowe se concentre sur les relations
turco-arméniennes et sur I'influence turque présente
dans divers domaines de la civilisation arménienne
(littérature, structures sociales...) et Johannes Prei-
ser-Kapeller («Liquid frontieres: Relational Analysis
of Maritime Asia Minor as a Religious Contact Zone
in the Thirteenth-Fifteenth centuries ») montre la
complexité des relations commerciales et des expor-
tations d'esclaves, qui a, comme conséquence, une
grande diversité ethnique et religieuse dans des ports
comme Antalya. Johannes Pahlitzsch (« The Greek
Orthodox Comununities of Nicaea and Ephesus
under Turkish Rule in the Fourteenth Century: A
New Reading of Old Sources ») décrit la prospérité
des chrétiens d'/Aydin et de Nicée a I'époque turque,
ce qui infirmerait les développements de Vryonis

sur ces communautés. Pahlitzsch précise qu'il faut
|

lll. HISTOIRE

se méfier de 'exagération des sources chrétiennes se
lamentant sur la dureté du pouvoir turc.

La deuxieme partie de I'ouvrage rassemble plu-
sieurs interventions sous le titre de Artistic and Intel-
lectual Encounters between Islam and Christianity
(p. 147-284).Rostam Shukurov («Byzantine Appro-
priation of the Orient: Notes in its Principles and
Pattern ») montre qu'a Byzance, I'influence musul-
mane est sous contréle. Antony Eastmond (« Others
Encounters: Popular Belief and Cultural Convergence
in Anatolia and the Caucasus ») développe les points
communs existant en art et architecture, entre
I'’Anatolie orientale, le Caucase et la Djézira. Tolga
B. Uyar examine l'art de Cappadoce sous contréle
seldjoukide et I'imagerie chrétienne introduite dans
des manuscrits réalisés pour des patrons turcs. A.C.S.
Peacock se penche sur la polémique anti-arménienne,
d'aprés un manuscrit persan du xin® siecle dont
l'auteur connait bien I'hagiographie et les légendes
arméniennes. Salam Rassi (« What Does the Clapper
Say and Interface Discourse on the Christian Call to
Prayer by ‘Abdishd’bar Brikha ») montre comment
la théologie chrétienne fut affectée par la rencontre
avec l'islam, en nous présentant un traité arabe, trés
marqué par le langage coranique et par la théologie
musulmane, bien que cette ceuvre soit une défense
du christianisme.

La troisieme partie, The formation of Islamic
Society in Anatolia (p. 287-364), analyse la construc-
tion d'une société musulmane anatolienne et le role
prééminent du soufisme.

Riza Yudirim («Sunni Orthodox vs Shi’ite
Heterodox? A Reappraisal of Islamic Piety in Medieval
Anatolia ») examine la nature de l'islam en Anatolie
occidentale et revient sur la distinction radicale entre
sunnisme et chi‘isme, que l'auteur conteste. Judith
Pfeiffer (« Mevlevi-Bektashi Rivalries and the Islami-
zation of the Public Space in Late Seljuq Anatolia »)
se centre sur la ville de Kirsehir sous l'occupation
des Mongols, lesquels favorisérent le bon fonction-
nement des institutions. Lauteur étudie les rapports
des Mongols avec les soufis. Sara Nur Yuduz (« Battling
Kufr (Unbelieve) in the Land of Infidels: Gllsehri’s
Turkish Adaptation of ‘Attar’s Mantiq al-Tayr ») se
penche sur l'ceuvre du poete Giilsehri et sa réécriture
de l'ceuvre d’Attar, réalisée dans un but de polée
mique anti-chrétienne et de guerre sainte. Ahmet T.
Karamustafa (« Islamization through the Lens of the
Saltuk-name ») présente la conception religieuse, trés
superficielle selon lui, de I'épopée du Saltuk-Name.
La religion y est réduite a une simple allégeance poli-
tique. Au final, nous avons ici un ensemble d’études
qui diversifient et enrichissent les angles d’approche
d'un sujet déja bien analysé par ailleurs, apportant au

lecteur de nouvelles perspectives stimulantes pour
|

BCAI 31

BCAIl en ligne

(RIS

BCAI 31 (2017) Peacock A.C.S., De Nicola Bruno, Yudiz Sara Nur: Islam and Christianity in medieval Anatolia., recensé par Michel Balivet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

les futures recherches sur I’Anatolie médiévale, dans
ses composantes socio-religieuse, économique, litté-
raire et artistique. En cela, les éditeurs ont pleinement
atteint leur but.

On peut s’interroger, cependant, sur la per-
tinence de limites chronologiques qui semblent
exclure la premiere partie du xv®siecle de la «for-
mative period » de I'Anatolie turque, a moins que la
date de 1400 choisie pour clore le champ d’analyse,
ne soit employée dans son acception italienne de
Quatrocentto, désignant I'ensemble du xv€ siecle.

Enfin, on reléeve une tendance un peu trop sys-
tématique des éditeurs a enfermer les spécialistes
de la zone dans des paradigmes trop étanches. Ainsi,
vouloir faire des solides travaux de A.Y. Ocak un
décalque des conceptions de Koprilii parait un peu
trop simplificateur (p. 3 note 7: « A salient example
of the static nature of the field »). Méme réserve
concernant la filiation supposée de mon travail sur
La Romanie byzantine et Pays de Rim turc (biblio-
graphie p. 374), présenté comme « the fusion of the
Hasluck and Koprilii models » (p. 11).

Michel BALIVET
Professeur émérite a I'Université dAix-Marseille

BCAI 31 17
BCAI 31 (2017) Peacock A.C.S., De Nicola Bruno, Yudiz Sara Nur: Islam and Christianity in medieval Anatolia., recensé par Michel Balivet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

