
	 BCAI 31	 107

III. Histoire

Fues �Albrecht, Heyberger Bernard (éd.),  
La frontière méditerranéenne  
du xve au xviie siècle :  
échanges, circulations et affrontements,

Turnhout, Brepols, 
2013, 412 p. 
ISBN : 9782503548159

Cet ouvrage contient les interventions d’un 
colloque qui s’est déroulé en juin 2009 à Tours au 
Centre d’études de la Renaissance (CESR) qui sont 
éditées sous la direction d’Albrecht Fuess et Bernard 
Heyberger. L’ensemble des communications aborde 
la frontière méditerranéenne du xve au xviie siècle. 
Les dix-neuf contributions ont été réparties dans 
quatre grands thèmes : (1) concepts et perceptions ; 
(2) stratégies et idéologies ; (3) groupes et individus ; 
(4) échanges et circulations. L’ouvrage contient un 
index des noms de lieux et des noms de personnes.

Les frontières médiévales ont souvent été dé-
crites comme imprécises et floues, alors qu’il faudrait 
plutôt souligner leur souplesse et leur adaptation aux 
différentes circonstances. Elles étaient sujettes à des 
négociations perpétuelles et variaient suivant les rap-
ports de forces (p. 18). Dans son article (« Entre Islam 
et Chrétienté : le monde à part des frontaliers », p. 31-
46), Gilles Veinstein soulignait les caractéristiques des 
sociétés de confins entre Europe et Empire ottoman, 
comme la présence de troupes irrégulières, issues 
de populations dissidentes. La guerre frontalière se 
caractérise par le brigandage et la capture d’esclaves, 
utilisés comme main-d’œuvre dans les galères, ou 
rançonnés. Cette activité lucrative s’est développée 
au point de faire émerger un droit coutumier pour 
régulariser et sécuriser les procédures d’échanges 
de prisonniers. G. Veinstein repérait également la 
symétrie de ces sociétés frontalières, utilisant le 
même lexique et le même type d’organisation spatiale. 
Enfin, les autorités centrales ont souvent accordé des 
privilèges aux frontaliers, au risque de perdre leur 
contrôle. Ils ont ainsi pu devenir des concurrents aux 
États et des acteurs diplomatiques reconnus par les 
grandes puissances.

Placés sous les auspices de Fernand Braudel, 
les auteurs de l’ouvrage tentent de redéfinir la 
Méditerranée grâce à cette notion de frontière. Cet 
espace maritime est à penser en termes d’interactions 
qui s’expriment par des jeux d’exclusion, de compé-
tition et d’échanges (F. Barth). Se concentrer sur les 
frontières permet ainsi d’historiciser les situations, de 
souligner les jeux d’acteurs, leurs accommodations 
et l’évolution de leurs stratégies (p. 16). Albrecht 
Fuess (p. 47-65) revient sur les débats initiés à partir 
de la thèse de Fernand Braudel (La Méditerranée à 

l’époque de Philippe II, 1949) (p. 47-65). Cet ouvrage 
est venu au moment où Henri Pirenne (Mahomet 
et Charlemagne, 1937) considérait que l’Islam aurait 
détruit l’unité de la Méditerranée, créant ainsi une 
fracture face à la Chrétienté. F. Braudel a préféré sou-
ligner son unité géographique. Dans The Corrupting 
Sea (2000), Nicholas Purcel et Peregrine Horden ont 
de nouveau mis en avant l’unité de la Méditerranée, 
à travers l’idée d’une connectivity et en accentuant 
le rôle de l’homme sur la nature et l’influence des 
mentalités. A. Fuess insiste néanmoins sur l’intérêt 
de la longue durée braudélienne pour comprendre 
les transferts méditerranéens. Il reprend l’exemple du 
wagenburg et de son transfert de l’Europe de l’Est en 
Asie centrale (cf. carte p. 63).

Cependant, il serait vain d’opposer histoire 
globale/temps long et histoire locale/courte durée. 
Les différentes méthodes utilisées par les auteurs 
de l’ouvrage montrent l’intérêt de faire communi-
quer les deux approches. Pour étudier les mises en 
relations, Bernard Heyberger souligne l’intérêt de 
travailler à une échelle micro-locale. Il s’agirait ainsi 
de pratiquer « une histoire globale à petite échelle » 
(Francesca Trivellato) (p. 21). Les itinéraires person-
nels font ressortir les incertitudes, les risques, les 
négociations et permettent de ne pas s’enfermer dans 
les déterminismes géographiques et économiques. 
« Une démarche de type microhistorique permet 
de saisir la rationalité d’un comportement ou d’une 
stratégie au niveau individuel, qui ne vise pas seule-
ment à la réalisation d’objectifs économiques simples 
et prédéterminés, mais cherche avant tout à gérer 
l’incertitude, notamment d’une existence vouée à la 
mobilité. » (p. 22). Colin Heywood (p. 83-111) revient 
ainsi sur l’utilité de la micro-histoire dans l’histoire 
maritime de la Méditerranée. Il cherche à faire une 
« histoire par le bas », une « histoire des marges » à 
travers une approche déconstructiviste de la Méditer-
ranée. Il examine les épisodes en marge de l’histoire 
des grandes compagnies commerciales britanniques 
en Méditerranée occidentale de la fin du xviie siècle 
au début du xviiie siècle. La micro-histoire permet 
ainsi de mettre en valeur la multiplicité des acteurs 
et des stratégies allant à l’encontre des déterminismes 
géographiques et économiques.

La question de la superposition des frontières 
religieuse et politique est un autre point abordé par 
trois auteurs. Examiner la frontière en Méditerranée 
implique de souligner le décalage entre l’idéal idéo-
logique d’une opposition religieuse et les objectifs 
militaires, politiques et économiques. C’est ce que 
fait Dominique Valérian dans son article (« La course 
maghrébine à la fin du Moyen Âge : une forme mari-
time du djihad ? », p. 115-126) en comparant deux 
manières de faire la guerre contre les chrétiens chez 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Fues Albrecht, Heyberger Bernard (éd.): La frontière méditerranéenne du xve au xviie siècle : échanges, circulations et affrontements., recensé par Eva
Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 108

III. Histoire

les Mérinides et les Hafsides. Il cherche à comprendre 
dans quelle mesure il est possible de parler, à propos 
de l’activité corsaire, de djihad maritime. On peut 
qualifier la course mérinide (1330-1340) de lutte 
globale contre les chrétiens et de djihad maritime, car 
un effort public de combat est mené. Cette guerre est 
alors pensée comme un djihad contre les puissances 
chrétiennes de la péninsule Ibérique. En revanche, 
dans le cadre de la course hafside (à partir des années 
1370), on ne peut pas parler de politique globale des 
sultans en vue de conquérir ou défendre les territoires 
contre les chrétiens (p. 121). La plus grande intensité 
de la course hafside n’est pas due à des facteurs poli-
tiques ou idéologiques, mais à la baisse des échanges 
commerciaux, elle-même due à la grande peste. En 
outre, dans les règles de résolution des problèmes 
de piraterie chez les Hafsides, on ne trouve pas de 
référence à la religion. Une capture est légale non 
pas parce que l’ennemi est musulman ou chrétien, 
mais parce qu’elle est régie par un « embryon de droit 
international » (p. 123). À la fin du Moyen Âge, les 
traités laissent d’ailleurs de plus en plus la place à une 
« négociation purement marchande du rachat, dans 
le cadre des accords entre États. » (p. 124).

On retrouve cette idée de pragmatisme dans 
l’article de Fabrice Micallef (« Le pragmatisme des 
faibles. Marseille, les Turcs et les Médicis au temps 
de la Ligue (1589-1597) », p. 181-195). L’auteur 
cherche à savoir s’il y a une spécificité des relations 
politiques entre les acteurs chrétiens et musulmans. 
L’idée de croisade semble être latente dans le dis-
cours des ligueurs. Cependant, les catholiques de 
Marseille acceptent de signer un traité de paix avec 
les Ottomans en 1592, adoptant une attitude plus 
conciliante. Le pragmatisme est un outil de réor-
ganisation et de réorientation par rapport à une 
attitude habituelle ou idéale (p. 188). Pourtant, il ne 
convient pas d’interpréter cela comme une faiblesse 
politique de la Ligue. Il s’agit d’une redéfinition des 
priorités dans laquelle l’affrontement entre Islam et 
Chrétienté devient hors de propos, ce qui est d’ail-
leurs bien accepté par tous les acteurs politiques de 
l’époque. De plus, selon l’auteur, ce pragmatisme ne 
serait pas seulement conjoncturel mais structurel 
et caractérise une nouvelle façon de concevoir les 
relations entre Islam et Chrétienté en Méditerranée. 
La superposition de la frontière religieuse et de la 
frontière politique n’est certes pas une rhétorique 
désuète, ou artificielle, mais elle doit être nuancée 
et ne pas être lue comme un fait inconsciemment 
intériorisé par les acteurs ni comme une constante 
dans les relations diplomatiques.

Anne Brogini (« L’Ordre de Saint-Jean de 
Jérusalem au Ponant durant le premier xvie siècle. 
D’une frontière offensive à une frontière défensive », 

p. 163-180) souligne l’évolution de l’idéal de Croisade 
chez les chrétiens, qui se sont adaptés aux nouvelles 
circonstances ayant suivi la perte des États latins en 
Orient. Les chevaliers de l’Ordre de Saint-Jean ont 
surinvesti la protection du préside de Tripoli dans 
les années 1530-1540, faisant de ce lieu la preuve 
concrète, inscrite dans l’espace du territoire infidèle, 
de la permanence de leur Croisade (p. 170). Cepen-
dant, lorsque le préside est perdu en 1551, l’Ordre 
doit se replier sur l’île de Malte, qui, à son tour, est 
investie de l’imaginaire de la Terre Sainte, rempla-
çant ainsi Tripoli. L’intérêt chrétien n’est alors plus 
de conquérir ou de marquer le territoire infidèle de 
sa présence, mais de conserver les lieux de contacts 
avec les musulmans, à savoir les îles et les littoraux, 
grâce à une stratégie défensive.

Étudier la frontière en Méditerranée nécessite 
aussi de s’intéresser à la manière dont son fran-
chissement est contrôlé. Les ports sont les endroits 
où se cristallise le passage et où se rencontrent de 
nombreux acteurs habitués à l’itinérance (mar-
chands, matelots, etc.). Pour Guillaume Calafat (« Les 
frontières du droit en Méditerranée. Marchands et 
marins face aux tribunaux maritimes (1570-1670) », 
p. 67-82), le port devient un « espace de négociation 
du droit qui fait de l’interface portuaire un lieu « d’in-
vention » juridique, au contact de plusieurs cultures 
et d’expériences institutionnelles hétérogènes et 
multiformes. La confrontation des droits, dans des 
espaces portuaires qui condensent les échanges, fait 
ainsi nécessairement émerger un certain nombre de 
principes communs. » (p. 75). Il souligne l’impor-
tance des consuls et des marchands qui servent d’in-
termédiaires, d’intercesseurs juridiques, qui adaptent 
les plaintes au style de l’institution locale et jouent 
le rôle d’interprètes et de traducteurs. On préfère 
dans ces lieux une justice « bonne et rapide, sans 
bruit » (p. 79) pour éviter de ressentir de manière 
trop contraignante le franchissement de la frontière. 
Il faut donc distinguer une justice marchande d’un 
droit ordinaire et local, beaucoup plus formel (p. 80). 
Ces ports méditerranéens offrent ainsi des situations 
inédites obligeant les acteurs à négocier, à trouver 
le compromis entre acteurs locaux, marchands et 
marins de passage.

De même que les ports, les zones maritimes où 
se déroule la guerre de course sont de plus en plus 
contrôlées par le droit musulman. Nabil al-Tikriti 
étudie le Ḥall ishkāl al-afkār, un manuel juridique 
commandité par le sultan Korkud (1467-1513) 
(p. 127-144). Il cherche à clarifier l’allocation du butin 
dans la guerre de razzia maritime contre les Portugais 
en Inde. Ce traité montre un désir de régulation 
impériale et de contrôle des acteurs de la mer. Il 
souligne une volonté de sanctionner religieusement 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Fues Albrecht, Heyberger Bernard (éd.): La frontière méditerranéenne du xve au xviie siècle : échanges, circulations et affrontements., recensé par Eva
Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 109

III. Histoire

les normes de la conduite militaire du début du 
xvie siècle notamment sur des territoires frontaliers 
maritimes (p. 142).

Ces actes de colloque mettent également en 
valeur plusieurs parcours individuels, ceux des pas-
seurs de la Méditerranée (espions, traducteurs, etc.) 
qui permettent de voir comment les interactions 
ont structuré cet espace, entraînant des transferts 
culturels réussis ou parfois avortés.

L’espionnage est abordé par Carl F. Petry 
(p. 145-161) dans le cadre des relations étrangères 
du sultanat mamelouk avec Chypre. Dejanirah 
Couto (p. 233-252) étudie les réseaux d’espionnage 
portugais dans le Levant méditerranéen et l’océan 
Indien (xvie siècle). L’auteur souligne l’importance 
des conversos et des juifs ibériques dans ces réseaux, 
faisant naître des dynasties d’informateurs dans le 
Levant comme les Bicudos ou les Manasse d’Alep. 
C’est sous Jean III (1521-1557) que les réseaux 
d’espionnage portugais connaissent leur apogée, 
entraînant une amélioration des techniques de 
communication (compétences linguistiques, cryp-
tographie), une augmentation du brassage social 
(marginaux, colporteurs, riches marchands) et un 
recrutement accru d’espions parmi les populations 
indigènes pour s’adapter aux contraintes locales des 
terres d’Islam (p. 244).

Ces espions sont souvent recrutés parmi des 
professions itinérantes qui s’adaptent à la connecti-
vité méditerranéenne. Les traducteurs jouent ainsi 
un rôle fondamental dans les échanges. Benjamin 
Arbel (p. 253-281) étudie le parcours du Chypriote 
Michiel Membrè. Il est recruté par Venise grâce à 
son polyglottisme, dont il tire un grand profit pour 
sa carrière de drogman. Il est ainsi engagé à de nom-
breuses reprises dans les relations diplomatiques 
avec Constantinople. Il est aussi acteur des échanges 
culturels car il participe à la publication d’une carte 
pour le prince ottoman en traduisant les toponymes 
en turc (p. 268). Ce parcours témoigne de l’habitude 
de Venise à recruter ses interprètes dans ses colonies 
grâce à leurs compétences linguistiques, comme le 
neveu chypriote de Membrè, Filippo Emanuel, ou 
encore le Crétois Mattio Sclenza.

Les pèlerins sont également des passeurs entre 
l’Europe et la Méditerranée, leurs récits de voyage 
permettent le transfert de l’information. Mikhail 
Kizilov (p. 301-318) met ainsi en avant le rôle des 
pèlerins juifs dans les relations entre l’Europe et le 
Proche-Orient (xvie-xviie siècle), à travers les récits 
de pèlerinage en Terre Sainte par des juifs originaires 
de l’Europe de l’Est.

Parmi ces figures de passeurs et d’intermédiaires, 
Nicolas Vatin souligne le rôle des Patmiotes face à la 
piraterie (xvie siècle) (p. 199-214). À cette époque, de 

nombreuses plaintes sont adressées à la Porte met-
tant en cause les pillages et enlèvements d’insulaires. 
Les Patmiotes ne doivent pour autant pas être vus 
comme des victimes passives, car ils jouent souvent 
double jeu et peuvent collaborer autant avec les 
corsaires chrétiens que musulmans. En outre, Patmos 
n’est pas une île grecque comme les autres, mais le site 
d’un prestigieux monastère qui a permis la richesse 
de l’île. Il est aussi un lieu de passage et de refuge 
pour les indigènes ou les musulmans et son poids 
moral lui permet de communiquer plus facilement 
les plaintes des Patmiotes à la Porte.

La figure du renégat est également abordée sous 
un autre angle par M’Hamed Oualdi (« Le Mamelouk 
derrière le renégat. Positions et rôles des convertis 
d’origine européenne à Tunis dans la première moi-
tié du xviie siècle », p. 215-231). Il n’aborde pas le 
renégat à partir du terme arabe ʿilğ mais de mamlūk. 
Ce dernier permet de mieux percevoir ces hommes 
d’après les relations qu’ils nouent avec leur société 
d’accueil et non d’après leur société d’origine. Ces 
Mamelouks européens ont en effet participé aux 
grandes mutations tunisiennes, comme la consolida-
tion des maisons deylicales et beylicales. Cependant, 
dès les années 1630-1640, ils sont mis à l’écart à cause 
de nouvelles logiques de transmission (transmis-
sion héréditaire pour les beys, etc.). Considérer ces 
hommes comme Mamelouks permet de comprendre 
comment des convertis ont influencé les manières 
de gouverner à Tunis dans la première moitié du 
xviie siècle (p. 229).

La présence de ces passeurs dans les sociétés 
méditerranéennes a nécessairement entraîné des 
échanges, des circulations et des transferts culturels. 
Benoît Grévin souligne ainsi le rôle des communau-
tés juives siciliennes dans la transmission des savoirs 
arabes en Italie (xiiie-xve siècles) (p. 283-299). Il 
étudie trois parcours qui permettent de constater 
la permanence du rôle d’intermédiaires entre les 
cultures islamique, latine et hébraïque dévolu aux 
juifs siciliens du xiii au xve siècle.

Frédéric Hitzel (« La Sérénissime et la Sublime 
Porte, ou comment les arts contribuent aux échanges 
diplomatiques au xvie siècle », p. 337-349) analyse 
les différents produits de luxe offerts aux sultans 
et princes ottomans. Les Vénitiens ont alors pour 
habitude d’offrir dans une grande générosité de nom-
breux objets aux Ottomans, non par faiblesse, mais 
parce que dépenser pour un citoyen vénitien signifie 
garder son rang et donner des signes manifestes de 
son pouvoir (p. 348). Au cours des ambassades, les 
cadeaux diplomatiques servent aussi à apaiser les 
tensions, notamment en 1584 lorsque la galère du 
jeune régent de Tripoli est attaquée par une escadre 
vénitienne.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Fues Albrecht, Heyberger Bernard (éd.): La frontière méditerranéenne du xve au xviie siècle : échanges, circulations et affrontements., recensé par Eva
Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 110

III. Histoire

D. Behrens-Abouseif (p. 351-374) mentionne 
les échanges artistiques entre l’Europe latine et 
les Mamelouks malgré les oppositions militaires 
et politiques. Avec la Renaissance italienne, les 
Mamelouks commencent à importer les biens de 
luxe qu’ils exportaient auparavant (textiles, savons, 
papier, objets en métal et en verre, lunettes de vue, 
etc.). Une machine européenne, comme le système 
de la grue, est utilisée pour reconstruire la mosquée 
des Omeyyades de Damas après son incendie en 1478. 
Un architecte allemand d’Oppenheim a également 
conçu le fort de Qāytbāy à Alexandrie de manière à 
ce qu’il s’adapte aux canons (p. 370).

Deux articles sur les échanges musicaux 
montrent que les transferts pouvaient certes réus-
sir à travers certains parcours mais aussi échouer, 
montrant ainsi que ce sont avant tout les choix 
individuels qui conditionnent les relations culturelles. 
Judith I. Haut (p. 375-392) s’intéresse à ʿAlī Ufqī 
qui est parvenu à dépasser les frontières religieuses, 
musicales et linguistiques. Né vers 1610 dans une 
famille ukrainienne, vendu comme esclave à l’Empire 
ottoman, ʿAlī Ufqī est éduqué à la cour du sultan 
Murad IV (1623-1640). Converti à l’islam, il est assigné 
à l’école de musique du palais. En 1666 cependant, il 
retourne en Europe et revient au christianisme. Son 
œuvre se distingue par sa bi-musicalité, comme le 
montre l’étude de la retranscription phonétique des 
symboles musicaux européens par des lettres arabes.

Au contraire, Cristina Diego Pacheco met en 
valeur un transfert culturel avorté (« Un échange mu-
sical impossible ? Les récits de voyage en Terre Sainte 
de deux compositeurs espagnols de la Renaissance : 
Juan del Encina (1521) et Francisco Guerrero (1590) », 
p. 321-336). C’est à travers l’étude de récits de voyage 
en Terre Sainte écrits par deux compositeurs espa-
gnols qu’elle pose une limite aux transferts culturels 
entre les deux rives de la Méditerranée. Les échanges 
entre l’Espagne et la Méditerranée musulmane 
durant la Renaissance ont sans doute été moins im-
portants qu’on ne le croit, voire presque inexistants. 
Cette étude permet de mieux comprendre le regard 
que portent les musiciens professionnels espagnols 
sur les musiques méditerranéennes à l’époque de 
la Renaissance. Elle montre le manque d’intérêt, le 

mépris et le caractère succinct des allusions musi-
cales faites par ces deux compositeurs. Même si le 
manque de sources est important à souligner pour 
ne pas généraliser, il ne faut pas avoir un regard naïf 
sur la prétendue fusion entre musiques espagnole et 
orientale, pourtant maintes fois évoquée.

Eva Collet 
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne - 

UMR 8167 « Orient & Méditerranée -  
Islam médiéval »

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Fues Albrecht, Heyberger Bernard (éd.): La frontière méditerranéenne du xve au xviie siècle : échanges, circulations et affrontements., recensé par Eva
Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

