Collet

© IFAO 2026

| Il. HisTOIRE |

Fues Albrecht, HEYBERGER Bernard (éd.),
La frontiére méditerranéenne

du xv¢ au xvii siécle:

échanges, circulations et affrontements,

Turnhout, Brepols,
2013, 412 p.
ISBN: 9782503548159

Cet ouvrage contient les interventions d'un
colloque qui s’est déroulé en juin 2009 a Tours au
Centre détudes de la Renaissance (CESR) qui sont
éditées sous la direction d’Albrecht Fuess et Bernard
Heyberger. Lensemble des communications aborde
la frontiere méditerranéenne du xve au xvii® siecle.
Les dix-neuf contributions ont été réparties dans
quatre grands thémes: (1) concepts et perceptions;
(2) stratégies et idéologies; (3) groupes et individus;
(4) échanges et circulations. Louvrage contient un
index des noms de lieux et des noms de personnes.

Les frontieres médiévales ont souvent été dé-
crites comme imprécises et floues, alors qu'il faudrait
plutot souligner leur souplesse et leur adaptation aux
différentes circonstances. Elles étaient sujettes a des
négociations perpétuelles et variaient suivant les rap-
ports de forces (p. 18). Dans son article (« Entre Islam
et Chrétienté: le monde a part des frontaliers », p. 31-
46), Gilles Veinstein soulignait les caractéristiques des
sociétés de confins entre Europe et Empire ottoman,
comme la présence de troupes irréguliéres, issues
de populations dissidentes. La guerre frontaliere se
caractérise par le brigandage et la capture d'esclaves,
utilisés comme main-d'ceuvre dans les galeres, ou
ranconnés. Cette activité lucrative s'est développée
au point de faire émerger un droit coutumier pour
régulariser et sécuriser les procédures déchanges
de prisonniers. G. Veinstein repérait également la
symétrie de ces sociétés frontalieres, utilisant le
méme lexique et le méme type d'organisation spatiale.
Enfin, les autorités centrales ont souvent accordé des
privileges aux frontaliers, au risque de perdre leur
controle. lls ont ainsi pu devenir des concurrents aux
Etats et des acteurs diplomatiques reconnus par les
grandes puissances.

Placés sous les auspices de Fernand Braudel,
les auteurs de l'ouvrage tentent de redéfinir la
Méditerranée grace a cette notion de frontiére. Cet
espace maritime est a penser en termes d'interactions
qui sexpriment par des jeux d’exclusion, de compé-
tition et d‘échanges (F. Barth). Se concentrer sur les
frontieres permet ainsi d’historiciser les situations, de
souligner les jeux d’acteurs, leurs accommodations
et I'évolution de leurs stratégies (p. 16). Albrecht
Fuess (p. 47-65) revient sur les débats initiés a partir

de la thése de Fernand Braudel (La Méditerranée a
|

Iépoque de Philippe 11, 1949) (p. 47-65). Cet ouvrage
est venu au moment ol Henri Pirenne (Mahomet
et Charlemagne, 1937) considérait que I'lslam aurait
détruit I'unité de la Méditerranée, créant ainsi une
fracture face a la Chrétienté. F. Braudel a préféré sou-
ligner son unité géographique. Dans The Corrupting
Sea (2000), Nicholas Purcel et Peregrine Horden ont
de nouveau mis en avant I'unité de la Méditerranée,
a travers l'idée d’'une connectivity et en accentuant
le role de 'homme sur la nature et 'influence des
mentalités. A. Fuess insiste néanmoins sur l'intérét
de la longue durée braudélienne pour comprendre
les transferts méditerranéens. Il reprend I'exemple du
wagenburg et de son transfert de I'Europe de I'Est en
Asie centrale (cf. carte p. 63).

Cependant, il serait vain d'opposer histoire
globale/temps long et histoire locale/courte durée.
Les différentes méthodes utilisées par les auteurs
de l'ouvrage montrent l'intérét de faire communi-
quer les deux approches. Pour étudier les mises en
relations, Bernard Heyberger souligne l'intérét de
travailler a une échelle micro-locale. Il s’agirait ainsi
de pratiquer « une histoire globale a petite échelle »
(Francesca Trivellato) (p. 21). Les itinéraires person-
nels font ressortir les incertitudes, les risques, les
négociations et permettent de ne pas senfermer dans
les déterminismes géographiques et économiques.
«Une démarche de type microhistorique permet
de saisir la rationalité d'un comportement ou d’'une
stratégie au niveau individuel, qui ne vise pas seule-
ment a la réalisation d'objectifs économiques simples
et prédéterminés, mais cherche avant tout a gérer
I'incertitude, notamment d’'une existence vouée a la
mobilité. » (p. 22). Colin Heywood (p. 83-111) revient
ainsi sur l'utilité de la micro-histoire dans I'histoire
maritime de la Méditerranée. Il cherche a faire une
«histoire par le bas », une «histoire des marges » a
travers une approche déconstructiviste de la Méditer-
ranée. Il examine les épisodes en marge de I'histoire
des grandes compagnies commerciales britanniques
en Méditerranée occidentale de la fin du xvi€ siecle
au début du xvin® siecle. La micro-histoire permet
ainsi de mettre en valeur la multiplicité des acteurs
et des stratégies allant a l'encontre des déterminismes
géographiques et économiques.

La question de la superposition des frontiéres
religieuse et politique est un autre point abordé par
trois auteurs. Examiner la frontiére en Méditerranée
implique de souligner le décalage entre I'idéal idéo-
logique d’'une opposition religieuse et les objectifs
militaires, politiques et économiques. C'est ce que
fait Dominique Valérian dans son article (« La course
maghrébine a la fin du Moyen Age: une forme mari-
time du djihad? », p. 115-126) en comparant deux

manieres de faire la guerre contre les chrétiens chez
|

| BCAI 31

BCAl en ligne

107

BCAI 31 (2017) Fues Albrecht, Heyberger Bernard (éd.): La frontiere méditerranéenne du xve au xviie siecle : échanges, circulations et affrontements., recensé par Eva

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 31 (2017) Fues Albrecht, Heyberger Bernard (éd.): La frontiere méditerranéenne du xve au xviie siecle : échanges, circulations et affrontements., recensé par Eva

Collet

© IFAO 2026

| Il. HisTOIRE |

les Mérinides et les Hafsides. Il cherche a comprendre

dans quelle mesure il est possible de parler, a propos

de l'activité corsaire, de djihad maritime. On peut
qualifier la course mérinide (1330-1340) de lutte

globale contre les chrétiens et de djihad maritime, car
un effort public de combat est mené. Cette guerre est
alors pensée comme un djihad contre les puissances

chrétiennes de la péninsule Ibérique. En revanche,
dans le cadre de la course hafside (a partir des années

1370), on ne peut pas parler de politique globale des

sultans en vue de conquérir ou défendre les territoires

contre les chrétiens (p. 121). La plus grande intensité

de la course hafside n'est pas due a des facteurs poli-
tiques ou idéologiques, mais a la baisse des échanges

commerciaux, elle-méme due a la grande peste. En

outre, dans les regles de résolution des problémes

de piraterie chez les Hafsides, on ne trouve pas de

référence a la religion. Une capture est légale non

pas parce que I'ennemi est musulman ou chrétien,
mais parce qu'elle est régie par un «embryon de droit
international » (p. 123). A la fin du Moyen Age, les

traités laissent d'ailleurs de plus en plus la place a une

«négociation purement marchande du rachat, dans

le cadre des accords entre Etats. » (p. 124).

On retrouve cette idée de pragmatisme dans
l'article de Fabrice Micallef («Le pragmatisme des
faibles. Marseille, les Turcs et les Médicis au temps
de la Ligue (1589-1597) », p. 181-195). L'auteur
cherche a savoir s'il y a une spécificité des relations
politiques entre les acteurs chrétiens et musulmans.
L'idée de croisade semble étre latente dans le dis-
cours des ligueurs. Cependant, les catholiques de
Marseille acceptent de signer un traité de paix avec
les Ottomans en 1592, adoptant une attitude plus
conciliante. Le pragmatisme est un outil de réor-
ganisation et de réorientation par rapport a une
attitude habituelle ou idéale (p. 188). Pourtant, il ne
convient pas d’interpréter cela comme une faiblesse
politique de la Ligue. Il s'agit d’'une redéfinition des
priorités dans laquelle I'affrontement entre Islam et
Chrétienté devient hors de propos, ce qui est dail-
leurs bien accepté par tous les acteurs politiques de
I'époque. De plus, selon l'auteur, ce pragmatisme ne
serait pas seulement conjoncturel mais structurel
et caractérise une nouvelle facon de concevoir les
relations entre Islam et Chrétienté en Méditerranée.
La superposition de la frontiére religieuse et de la
frontiere politique n'est certes pas une rhétorique
désueéte, ou artificielle, mais elle doit étre nuancée
et ne pas étre lue comme un fait inconsciemment
intériorisé par les acteurs ni comme une constante
dans les relations diplomatiques.

Anne Brogini (« 'Ordre de Saint-Jean de
Jérusalem au Ponant durant le premier xvi€ siecle.

D’une frontiére offensive a une frontiere défensive »,
|

p. 163-180) souligne I'évolution de I'idéal de Croisade
chez les chrétiens, qui se sont adaptés aux nouvelles
circonstances ayant suivi la perte des Etats latins en
Orient. Les chevaliers de I'Ordre de Saint-Jean ont
surinvesti la protection du préside de Tripoli dans
les années 1530-1540, faisant de ce lieu la preuve
concrete, inscrite dans l'espace du territoire infidéle,
de la permanence de leur Croisade (p. 170). Cepen-
dant, lorsque le préside est perdu en 1551, 'Ordre
doit se replier sur I'lle de Malte, qui, a son tour, est
investie de I'imaginaire de la Terre Sainte, rempla-
cant ainsi Tripoli. L'intérét chrétien n'est alors plus
de conquérir ou de marquer le territoire infidéle de
sa présence, mais de conserver les lieux de contacts
avec les musulmans, a savoir les iles et les littoraux,
grace a une stratégie défensive.

Etudier la frontiére en Méditerranée nécessite
aussi de s'intéresser a la maniere dont son fran-
chissement est contrélé. Les ports sont les endroits
ou se cristallise le passage et ou se rencontrent de
nombreux acteurs habitués a I'itinérance (mar-
chands, matelots, etc.). Pour Guillaume Calafat (« Les
frontiéres du droit en Méditerranée. Marchands et
marins face aux tribunaux maritimes (1570-1670) »,
p. 67-82), le port devient un « espace de négociation
dudroit qui fait de I'interface portuaire un lieu « d’'in-
vention » juridique, au contact de plusieurs cultures
et d’expériences institutionnelles hétérogenes et
multiformes. La confrontation des droits, dans des
espaces portuaires qui condensent les échanges, fait
ainsi nécessairement émerger un certain nombre de
principes communs. » (p. 75). Il souligne I'impor-
tance des consuls et des marchands qui servent d'in-
termédiaires, d'intercesseurs juridiques, qui adaptent
les plaintes au style de I'institution locale et jouent
le role d'interpretes et de traducteurs. On préfere
dans ces lieux une justice «bonne et rapide, sans
bruit » (p. 79) pour éviter de ressentir de maniere
trop contraignante le franchissement de la frontiere.
Il faut donc distinguer une justice marchande d’'un
droit ordinaire et local, beaucoup plus formel (p. 80).
Ces ports méditerranéens offrent ainsi des situations
inédites obligeant les acteurs a négocier, a trouver
le compromis entre acteurs locaux, marchands et
marins de passage.

De méme que les ports, les zones maritimes ou
se déroule la guerre de course sont de plus en plus
controlées par le droit musulman. Nabil al-Tikriti
étudie le Hall ishkal al-afkar, un manuel juridique
commandité par le sultan Korkud (1467-1513)
(p. 127-144). 1l cherche a clarifier Iallocation du butin
dans la guerre de razzia maritime contre les Portugais
en Inde. Ce traité montre un désir de régulation
impériale et de contrdle des acteurs de la mer. Il

souligne une volonté de sanctionner religieusement
|

| BCAI 31

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Collet

© IFAO 2026

| Il. HisTOIRE |

les normes de la conduite militaire du début du
XVI€ siecle notamment sur des territoires frontaliers
maritimes (p. 142).

Ces actes de colloque mettent également en
valeur plusieurs parcours individuels, ceux des pas-
seurs de la Méditerranée (espions, traducteurs, etc.)
qui permettent de voir comment les interactions
ont structuré cet espace, entrainant des transferts
culturels réussis ou parfois avortés.

L'espionnage est abordé par Carl F. Petry
(p. 145-161) dans le cadre des relations étrangeres
du sultanat mamelouk avec Chypre. Dejanirah
Couto (p. 233-252) étudie les réseaux d'espionnage
portugais dans le Levant méditerranéen et l'océan
Indien (xvi€siecle). L'auteur souligne I'importance
des conversos et des juifs ibériques dans ces réseaux,
faisant naitre des dynasties d'informateurs dans le
Levant comme les Bicudos ou les Manasse d’Alep.
C'est sous Jean Ill (1521-1557) que les réseaux
d’'espionnage portugais connaissent leur apogée,
entrainant une amélioration des techniques de
communication (compétences linguistiques, cryp-
tographie), une augmentation du brassage social
(marginaux, colporteurs, riches marchands) et un
recrutement accru d'espions parmi les populations
indigenes pour s'adapter aux contraintes locales des
terres d’lslam (p. 244).

Ces espions sont souvent recrutés parmi des
professions itinérantes qui s'adaptent a la connecti-
vité méditerranéenne. Les traducteurs jouent ainsi
un role fondamental dans les échanges. Benjamin
Arbel (p.253-281) étudie le parcours du Chypriote
Michiel Membre. Il est recruté par Venise grace a
son polyglottisme, dont il tire un grand profit pour
sa carriére de drogman. Il est ainsi engagé a de nom-
breuses reprises dans les relations diplomatiques
avec Constantinople. Il est aussi acteur des échanges
culturels car il participe a la publication d'une carte
pour le prince ottoman en traduisant les toponymes
en turc (p. 268). Ce parcours témoigne de I'habitude
de Venise a recruter ses interprétes dans ses colonies
grace a leurs compétences linguistiques, comme le
neveu chypriote de Membre, Filippo Emanuel, ou
encore le Crétois Mattio Sclenza.

Les pelerins sont également des passeurs entre
I'Europe et la Méditerranée, leurs récits de voyage
permettent le transfert de I'information. Mikhail
Kizilov (p. 301-318) met ainsi en avant le réle des
pélerins juifs dans les relations entre I'Europe et le
Proche-Orient (xvi®-xvii® siécle), a travers les récits
de pelerinage en Terre Sainte par des juifs originaires
de I'Europe de I'Est.

Parmi ces figures de passeurs et d'intermédiaires,
Nicolas Vatin souligne le réle des Patmiotes face a la

piraterie (xvi® siécle) (p. 199-214). A cette époque, de
|

nombreuses plaintes sont adressées a la Porte met-
tant en cause les pillages et enléevements d'insulaires.
Les Patmiotes ne doivent pour autant pas étre vus
comme des victimes passives, car ils jouent souvent
double jeu et peuvent collaborer autant avec les
corsaires chrétiens que musulmans. En outre, Patmos
n'est pas une ile grecque comme les autres, mais le site
d’un prestigieux monastere qui a permis la richesse
de I'ile. Il est aussi un lieu de passage et de refuge
pour les indigénes ou les musulmans et son poids
moral lui permet de communiquer plus facilement
les plaintes des Patmiotes a la Porte.

La figure du renégat est également abordée sous
un autre angle par M'Hamed Oualdi (« Le Mamelouk
derriere le renégat. Positions et roles des convertis
d'origine européenne a Tunis dans la premiére moi-
tié du xvi®siecle », p.215-231). Il n'aborde pas le
renégat a partir du terme arabe ‘il§ mais de mamluik.
Ce dernier permet de mieux percevoir ces hommes
d’apres les relations qu’ils nouent avec leur société
d’accueil et non d’aprées leur société dorigine. Ces
Mamelouks européens ont en effet participé aux
grandes mutations tunisiennes, comme la consolida-
tion des maisons deylicales et beylicales. Cependant,
des les années 1630-1640, ils sont mis a I'écart a cause
de nouvelles logiques de transmission (transmis-
sion héréditaire pour les beys, etc.). Considérer ces
hommes comme Mamelouks permet de comprendre
comment des convertis ont influencé les manieres
de gouverner a Tunis dans la premiére moitié du
XVIi€ siecle (p. 229).

La présence de ces passeurs dans les sociétés
méditerranéennes a nécessairement entrainé des
échanges, des circulations et des transferts culturels.
Benoit Grévin souligne ainsi le réle des communau-
tés juives siciliennes dans la transmission des savoirs
arabes en lItalie (x111e-xve siecles) (p. 283-299). Il
étudie trois parcours qui permettent de constater
la permanence du role d'intermédiaires entre les
cultures islamique, latine et hébraique dévolu aux
juifs siciliens du xir au xve siecle.

Frédéric Hitzel («La Sérénissime et la Sublime
Porte, ou comment les arts contribuent aux échanges
diplomatiques au xvi®siécle », p. 337-349) analyse
les différents produits de luxe offerts aux sultans
et princes ottomans. Les Vénitiens ont alors pour
habitude d'offrir dans une grande générosité de nom-
breux objets aux Ottomans, non par faiblesse, mais
parce que dépenser pour un citoyen vénitien signifie
garder son rang et donner des signes manifestes de
son pouvoir (p. 348). Au cours des ambassades, les
cadeaux diplomatiques servent aussi a apaiser les
tensions, notamment en 1584 lorsque la galere du
jeune régent de Tripoli est attaquée par une escadre
vénitienne.

| BCAI 31

BCAl en ligne

109

BCAI 31 (2017) Fues Albrecht, Heyberger Bernard (éd.): La frontiere méditerranéenne du xve au xviie siecle : échanges, circulations et affrontements., recensé par Eva

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 31 (2017) Fues Albrecht, Heyberger Bernard (éd.): La frontiere méditerranéenne du xve au xviie siecle : échanges, circulations et affrontements., recensé par Eva

Collet

© IFAO 2026

| Il. HisTOIRE |

D. Behrens-Abouseif (p.351-374) mentionne
les échanges artistiques entre I'Europe latine et
les Mamelouks malgré les oppositions militaires
et politiques. Avec la Renaissance italienne, les
Mamelouks commencent a importer les biens de
luxe qu'ils exportaient auparavant (textiles, savons,
papier, objets en métal et en verre, lunettes de vue,
etc.). Une machine européenne, comme le systéme
de la grue, est utilisée pour reconstruire la mosquée
des Omeyyades de Damas aprés son incendie en 1478.
Un architecte allemand d’Oppenheim a également
congu le fort de Qaytbay a Alexandrie de maniére a
ce qu'il s'adapte aux canons (p. 370).

Deux articles sur les échanges musicaux
montrent que les transferts pouvaient certes réus-
sir a travers certains parcours mais aussi échouer,
montrant ainsi que ce sont avant tout les choix
individuels qui conditionnent les relations culturelles.
Judith I. Haut (p. 375-392) s’intéresse a ‘Ali Ufqi
qui est parvenu a dépasser les frontiéres religieuses,
musicales et linguistiques. Né vers 1610 dans une
famille ukrainienne, vendu comme esclave a 'Empire
ottoman, "Ali Ufqi est éduqué a la cour du sultan
Murad IV (1623-1640). Converti a l'islam, il est assigné
a l'école de musique du palais. En 1666 cependant, il
retourne en Europe et revient au christianisme. Son
ceuvre se distingue par sa bi-musicalité, comme le
montre I'étude de la retranscription phonétique des
symboles musicaux européens par des lettres arabes.

Au contraire, Cristina Diego Pacheco met en
valeur un transfert culturel avorté (« Un échange mu-
sical impossible? Les récits de voyage en Terre Sainte
de deux compositeurs espagnols de la Renaissance:
Juan del Encina (1521) et Francisco Guerrero (1590) »,
p- 321-336). Clest a travers |'étude de récits de voyage
en Terre Sainte écrits par deux compositeurs espa-
gnols quelle pose une limite aux transferts culturels
entre les deux rives de la Méditerranée. Les échanges
entre I'Espagne et la Méditerranée musulmane
durant la Renaissance ont sans doute été moins im-
portants qu'on ne le croit, voire presque inexistants.
Cette étude permet de mieux comprendre le regard
que portent les musiciens professionnels espagnols
sur les musiques méditerranéennes a I'époque de
la Renaissance. Elle montre le manque d’intérét, le

mépris et le caractére succinct des allusions musi-
cales faites par ces deux compositeurs. Méme si le
manque de sources est important a souligner pour
ne pas généraliser, il ne faut pas avoir un regard naif
sur la prétendue fusion entre musiques espagnole et
orientale, pourtant maintes fois évoquée.

Eva Collet

Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne -
UMR 8167 « Orient & Méditerranée -
Islam médiéval »

BCAI 31

BCAl en ligne

110

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

