| Il. HisTOIRE |

SCALENGHE Sara,
Disability in the Ottoman Arab World,
1500-1800,

New York, Cambridge University Press, 2014
(Cambridge Studies in Islamic Civilization),
xiv + 203 p.

ISBN: 978-1-107-04479-1.

Sara Scalenghe, de Loyola University Maryland,
s'est attaquée, dans ce livre issu de sa these de doc-
torat, a la question difficile du handicap physique
et mental dans les provinces arabes de 'Empire
ottoman du xviI€ au xvii€ siecle. Lautrice a exploité
une grande variété de sources (comprenant des
manuscrits inédits en provenance des bibliotheques
de Berlin, le Caire, Dublin, Istanbul, Paris, Princeton).
Louvrage se divise en quatre chapitres thématiques
(chacun suivi d’'une section intitulée conclusion) qui
sont censés dresser une typologie du handicap dans
I'esprit des contemporains: la surdité et le mutisme;
la cécité; les troubles psychiques et mentaux (impair-
ments of the mind); et en dernier liey, I'intersexua-
tion (intersex). Scalenghe emploie les catégories de
handicap (disability) et de handicapé (disabled) de
facon opératoire et conformément aux conventions
linguistiques de I'anglais moderne tout en en admet-
tant le caractere anachronique (163).

La littérature arabe sur les imperfections des
hommes remonte au moins au traité d’al-Jahiz
(m. 868/9), Kitab al-bursan wa-I-"urjan wa-I-‘umyan
wa-I-hialan (Livre des lépreux, estropiés, aveugles
et strabiques). Le mot arabe ‘Gha que l'autrice
traduit par blight (défaut, imperfection) constitue
une catégorie bien plus englobante par rapport a
ce que nous entendons par handicap ou déficience
aujourd’hui, car les nez plats, les visages couverts de
taches de rousseur ou la mauvaise haleine en font
partie et tous les défauts physiques, cognitifs, sexuels
et reproductifs qui sont difficiles a identifier a I'ceil
nu en sont exclus (1-3).

Des auteurs de Iépoque ottomane, suivant la
tradition entamée par al-Jahiz, comme Muhammad
al-Makki (m. 1547) et Ahmad al-Hifnawi al-Bisari
(fl. 1769) mettent l'accent sur le divertissement en
rassemblant de nombreuses anecdotes sur des juges,
poetes, médecins, fous, voleurs, chauves, borgnes,
barbus ostentatoires et bossus, a partir de hadiths,
biographies et sources littéraires.

Dans la Grande Syrie (Bilad al-Sam) et en Egypte,
les personnes atteintes de handicap physique ou
mental ont acquis leurs traits distinctifs par des
causes que l'on trouve également ailleurs: la guerre,
la pauvreté, les anomalies congénitales et différentes

maladies. Toutefois, les vagues de peste bubonique
|

et la fréquence des mariages consanguins sont des
facteurs spécifiques pour cette aire géographique.
Lautrice y ajoute un élément propre a la Grande Syrie,
issu des trouvailles récentes en géologie médicale:
les terres de la région ne retenant pas suffisamment
d’iode, les enfants des méres qui ont connu une dé-
ficience d'iode pendant la grossesse peuvent souffrir
de goitre, de surdité, de développement corporel ou
mental retardé (3-5). De grands centres urbains de
cet espace, comme le Caire, Damas, Alep et Jérusalem,
ont produit une masse de données documentaires
en la matiére (14).

Repérer les références au handicap, quasi omni-
présentes, mais aussi tres éparpillées dans les sources
et mal documentées dans la société de 'époque, était
le défi heuristique de Scalenghe. Son ambition est
d’inscrire I'Empire ottoman dans le champ en germe
des disability studies. Elle s'efforce, autant que ses
sources le permettent, de rétablir et de documenter
le vécu des personnes qui avaient des déficiences.
Ses sources sont principalement des chroniques (a
caracteére autobiographique parfois), récits de voyag-
es et dictionnaires biographiques (tabaqat). Lautre
versant est constitué par la jurisprudence islamique
et la médecine. Les registres juridiques des tribu-
naux de cadis (sijillat) y font défaut. Cette absence
est regrettable dans la mesure ol c'est une preuve
concréte de l'application des réglements juridiques
et de l'expérience quotidienne en société, mais il est
vrai que, lorsqu'ils sont inédits, leur dépouillement
systématique pour une telle thématique peut se
prouver extrémement difficile et chronophage.

Le premier chapitre consacré a la surdité et
au mutisme s'ouvre par une citation fascinante de
Paul Rycaut (m. 1700), auteur de The History of the
Present State of the Ottoman Empire (1668), qui
nous renseigne sur un langage de signes utilisé par
les muets de la cour ottomane et que le sultan et de
nombreux dignitaires maitrisaient (21-22). Les muets
étaient des serviteurs privilégiés de la cour ottomane
comme les nains et les eunuques. lls divertissaient le
sultan, transmettaient des messages issus d'entrevues
confidentielles et étaient les bourreaux personnels
du souverain, spécialistes de I'étranglement des
condamnés a la corde d’arc. Ce langage de signes était
d’'un niveau assez avancé pour son époque, mais ne
concernait que les milieux auliques.

Lautrice dit n‘avoir trouvé aucune discussion
médicale concernant le mutisme, mais la surdité fait
l'objet de débats parmi les auteurs. Les termes samam
et taras sont interchangeables dans le langage pop-
ulaire, mais la littérature scientifique (dans les écrits
du médecin Da’ud al-Antaki, m. 1599, par exemple)
identifie samam comme la surdité pré-thétique, ou

congénitale, accompagnée souvent de l'incapacité de
|

BCAI 31 100 |
BCAI 31 (2017) Scalenghe Sara: Disability in the Ottoman Arab World, 1500-1800., recensé par Hayri Géksin Ozkoray
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

parler, alors que taras est défini comme une surdité
post-thétique, qui s'apparente a la perte partielle ou
totale de l'ouie (27). Pour taras, s'il s'agit d’'une ob-
struction de l'oreille, il existe des remédes (ce qui est
exclu si la surdité est causée par la vieillesse). Citant
des anecdotes sur des oulémas du xvi®-xvi€ siecle
(Siraj al-Din al-Maqdisi, Ibn al-Furfar, ‘Alf al-5ami)
qui ont été atteints de la surdité post-linguale a
des étapes relativement avancées de leur carriere,
Scalenghe conclut que la perte d’audition n’était
pas nécessairement un désavantage pour ceux qui
jouissaient déja d'un certain privilege dans la société:
elle nN"empéchait méme pas d'étre nommé imam ala
mosquée de Médine (“Ali al-Sami) ou de détenir le
poste de cadi a Damas comme Riyadi al-Utras «le
Sourd » al-Rami (32).

Le mutisme a posé un certain nombre de prob-
lemes aux fugahd’, notamment en matiere de priére
et rites religieux. L'école chafiite stipule que la simu-
lation de I'énonciation avec la langue et les levres est
nécessaire pour les personnes muettes, alors que la
position majoritaire hanafite soutient que prononcer
la priére « dans son cceur » était suffisant, I'une des
composantes essentielles de la priére étant l'intention
du croyant (36). L'absence d'exclusion catégorique
des muets de la communauté des croyants est qual-
ifiée de remarquable par l'autrice qui met en perspec-
tive la situation des muets ottomans par rapport a
ceux de 'Espagne de I¢poque moderne ouils étaient
exclus des activités principales de la foi catholique
(39-40). De plus, la jurisprudence islamique incluait
les muets dans son exhortation générale au mariage.
La norme étant le consentement verbal pour 'étab-
lissement du contrat matrimonial, la solution pour
les muets était de fournir un consentement par écrit
ou de manifester son assentiment par un «signe
clair » (iSara ma‘liama), idem pour la répudiation
et les contrats de transactions de propriété et de
commerce ou la désignation d’un représentant légal
(41-44). Mais seule I'école malikite admet la validité
du témoignage écrit d'un muet au tribunal (44).
L'association aristotélicienne de la surdité génétique
a une déficience de l'intelligence était monnaie cou-
rante en Europe moderne, mais, dans les provinces
arabes de I'Empire ottoman, elle n‘aurait pas été une
croyance infaillible: bien au contraire, la surdité était
associée a la générosité, le mutisme a I'intelligence et
la cécité a des capacités aigués de mémorisation (50).
Dans une société qui donnait la primauté a la com-
munication orale et a la sophistication rhétorique,
les personnes qui étaient congénitalement sourdes
a la naissance s'en sortaient avec beaucoup plus de
difficultés par rapport a celles qui étaient atteintes de
la surdité post-thétique; ils bénéficiaient, du moins en

théorie, des droits fondamentaux accordés a d’autres
|

musulmans (l'autrice ne se réfere étrangement pas a
des dhimmi-s qui étaient évidemment concernés par
ces droits en dehors des rites et prieres de I'islam) (51).

Dans le deuxieme chapitre, traitant des aveugles,
Scalenghe affirme d'emblée que, parmi les significa-
tions culturelles attribuées aux déficiences physiques,
la cécité avait une place privilégiée (53). Le trachome
oculaire, généralement d(i aux piétres conditions
sanitaires, et contagieux, touchait de larges pans
de la société en Egypte et en Syrie. En I'absence de
soins adéquats, cette maladie pouvait donner lieu a
la cécité de fagon irréversible (54-55).

Le repérage par l'autrice du surnom basir
dans les chaines onomastiques des dictionnaires
biographiques est remarquable et intéressant:
signifiant « voyant, doué de la vue », il était employé
pour des aveugles ayant des exploits et succes, ou des
talents notoires; on disait qu'ils voyaient avec leurs
ceeurs (al-basir bi-galbi-hi) (59-60). En raison des
attentes réduites que l'on avait des aveugles, l'acuité
de leurs sens autres que la vue, ainsi que leur mobilité
et autonomie impressionnaient grandement leurs
interlocuteurs (61-64).

Pour la loi islamique, les borgnes se trouvaient
dans la méme situation que ceux qui ne souffraient
d’aucune déficience visuelle quant a leurs droits et
obligations. De ce point de vue, ils n'étaient tenus
de participer ni a la priére du vendredi, ni au jihad;
ils n"avaient pas l'obligation d'effectuer le pélerinage
a la Mecque méme quand ils en avaient les moyens
(74-77). Les juristes hanafites qualifient généralement
d’inadmissible, comme dans le cas du mufti palesti-
nien Hayr al-Din al-Ramli (m. 1671), le t¢émoignage
des aveugles en justice, car il serait fondé uniquement
sur l'oui-dire (78-79).

Les dictionnaires biographiques sont trés riches
en renseignements concernant les oulémas aveugles
de I'époque, et les hommes bien éduqués n‘avaient
pas de difficultés pour exercer un métier qui leur
permettait de s'entretenir (79-82). Les aveugles
pouvaient étre entretenus par des membres de leur
famille a travers le systeme de nafaqa, assistés par des
fondations pieuses, charitables (waqf); ceux qui n'en
avaient pas la possibilité recouraient a la mendicité
(82-85).

Le troisieme chapitre porte sur la déficience
mentale ou les troubles psychiques (ihtilal al-‘aql)
(88, 98). Elle est divisée en quatre catégories (qui
s'entrecroisent parfois), l'idiotie (‘atdha), la mélan-
colie (malanhdliya ou malihiliya, terme technique
emprunté au grec qui ne se trouve que dans les traités
médicaux), la folie violente ou la démence (junin),
et la folie divine/sacrée (majdhaib) (89, 94, 102, 122).
Lidiotie congénitale était considérée comme incur-

able contrairement a la mélancolie ou a la démence.
|

BCAI 31 101 |

BCAI 31 (2017) Scalenghe Sara: Disability in the Ottoman Arab World, 1500-1800., recensé par Hayri Géksin Ozkoray
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

La théorie hippocratique des humeurs établissait
une corrélation entre le tempérament (mizdj) d’'une
personne et la proportion des quatre humeurs
corporellement présentes (le sang, la bile jaune, la
bile noire, la pituite) (91). Si la bile noire (al-sawda’),
associée au spleen dans I'anatomie humaine, prenait
le dessus sur le tempérament d’une personne (et par
extension sur tout son corps), elle la rendait inévita-
blement mélancolique. Cette condition se traduit
par un amour de la solitude, la morosité, étre sur le
qui-vive, la paranoia, le délire (hadhayan) et la peur
constante (91-92). La folie tout court (juniin) en est
une déclinaison encore plus violente et aigué qui
correspond a un état second qui peut étre aussi bien
continu qu'intermittent (93, 97). Lautrice reproche
a Michel Foucault d’étre peut-étre un peu simpliste
dans son Histoire de la folie a Iage classique en ce
qui concerne la France des xvii®-xviu€ siecles, ce qui
est une critique un peu trop facile a mon sens (98).
Scalenghe elle-méme se contente de donner un
raccourci assez réducteur de I'ceuvre foucaldienne,
alors qu'elle aurait pu en tirer un plus grand profit sur
le plan conceptuel, méthodologique et heuristique.
Certes, il n'y a pas eu de «Grand Renfermement »
dans les provinces arabes de 'Empire ottoman,
donc il n'y a pas eu de vrai équivalent ottoman de
I'institutionnalisation de I'internement a grande
échelle qui était propre a la France du xvii®siecle.
Toutefois, cela nN'empéche aucunement Scalenghe
de s’interroger davantage sur la nature de cet
« événement décisif: le moment ou la folie est percue
sur I'horizon social de la pauvreté, de I'incapacité au
travail, de 'impossibilité de s'intégrer au groupe; le
moment ou elle commence a former texte avec les
problémes de la cité. Les nouvelles significations
que l'on préte a la pauvreté, I'importance donnée a
l'obligation du travail, et toutes les valeurs éthiques
qui lui sont liées, déterminent de loin l'expérience
qu'on fait de la folie et en infléchissent le sens » (). En
se confinant a la description des traités médicaux et
aux anecdotes rapportées par des sources narratives,
l'autrice ferme les portes a des questionnements
sur la société contemporaine. Par exemple, Miri
Shefer-Mossensohn, dont Scalenghe ne fait pas un
usage suffisant, avait fait I'effort continu et cohérent
de bien inscrire son étude de la médecine ottomane
dans le tissu social et le paysage urbain de 'époque 2.

(1) Michel Foucault, Histoire de la folie a Idge classique [1961],
in idem, CEuvres |, éd. par Frédéric Gros et alii, Paris, Gallimard,
2015 (Bibliotheque de la Pléiade 607), p. 94-95.

(2) Miri Shefer-Mossensohn, Ottoman Medicine. Healing
and Medical Institutions, 1500-1700, Albany (New York), State

University of New York Press, 2009, p. 45, 153-170 et 187-190.
|

lll. HISTOIRE

En I'absence d'une étude systématique des
estropiés (ce qui aurait demandé une recherche
d’histoire sociale ambitieuse), S. Scalenghe consacre
la quatrieme et derniére partie de son livre a l'inter-
sexuation. Elle choisit de traiter le cas des hermaph-
rodites comme celui d'un handicap, sans beaucoup
argumenter en faveur de cette approche au début de
son chapitre (124-125). La pertinence conceptuelle
de ce chapitre au sein de cette monographie étant
discutable, la contribution de l'autrice en la matiere,
de l'ordre d’'une quarantaine de pages, est plus que
bienvenue dans le champ des études ottomanes. Il
n’y avait pas eu détude de référence de la part des
Ottomanistes faisant un contrepoint a l'article pi-
onnier de Paula Sanders sur la période médiévale ).
Les organes génitaux ambigus ou atypiques posent
évidemment probléeme dans une société fondée sur
une vision et séparation binaires de la différencia-
tion des sexes: sur le plan juridique notamment, il
est nécessaire de situer I'individu dans la catégorie
masculine ou féminine. A ce sujet, étant donné que
I'intersexuation a constitué un certain nombre de di-
lemmes ou apories dans le domaine jurisprudentiel, il
est justifié d'en parler sur le méme plan que la surdité,
la cécité et la folie. L'autrice rapporte le célébre cas
d’"Ali/‘Aliyya, un relieur/une relieuse imberbe, vivant
a Damas autour de I'an 1545-1546, qui avait comme
amoureux un certain ‘Abd al-Rahman; l'affaire est
portée a l'attention du na’ib chafiite du district, qui a
I'impression qu’"Ali tendait vers le sexe féminin, tout
en suggérant qu'il était probablement hermaphro-
dite (huntha). Le juge demande son examen médical,
lequel établit qu’"Ali avait une vulve couverte d'une
petite protubérance sur laquelle étaient trois petits
orifices. Lavis des experts médicaux sollicités par le
tribunal conduit le juge a décider qu’*Ali était en
réalité une fille (son nom devint aussitot ‘Aliyya),
ce qui lui permit d'épouser "“Abd al-Rahman qui lui
avait déja fait perdre sa virginité (124). Cette anec
dote, relayée par al-Muhibbi, l'auteur du dictionnaire
biographique de la fin du xvnesiecle, Hulasat al-
athar, avait été analysée cing ans plus tot par Khaled
El-Rouayheb; Scalenghe n’ignore pas le livre de ce
dernier dans d'autres endroits de son propre ouvrage
(154-155), mais néglige de le mentionner lorsqu'elle
renvoie au méme passage d’al-Muhibbi (vol. IlI,
p.316) (4), En tout cas, cette anecdote montre bien

(3) Paula Sanders, « Gendering the Ungendered Body:
Hermaphrodites in Medieval Islamic Law », in Nikki R. Keddie
et Beth Baron (éds.), Women in Middle Eastern History: Shifting
Boundaries in Sex and Gender, New Haven (Connecticut), Yale
University Press, 1992, p. 74-95.

(4) Khaled El-Rouayheb, Before Homosexuality in the Arab-Islamic
World, 1500-1800, Chicago-Londres, The University of Chicago
Press, 2009, p. 65 et 174 n. 55. |

BCAI 31

BCAIl en ligne

102

BCAI 31 (2017) Scalenghe Sara: Disability in the Ottoman Arab World, 1500-1800., recensé par Hayri Géksin Ozkoray
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

le pragmatisme juridique envers 'ambiguité sexuelle
que Scalenghe explore au travers de l'analyse de
traités juridiques et des recueils de fatwas (136, 138-
139). Tout de méme, aborder des recueils de fatwas
dans une sous-section intitulée The Law in Practice
(142-146) est pour le moins problématique: si ces
compilations comprennent un certain nombre de
questions reflétant des soucis quotidiens de vraies
personnes, une bonne partie consiste en la réflexion
et a la dissertation spéculatives et abstraites des spé-
cialistes du figh qui y prennent un plaisir particulier
sur le plan intellectuel et professionnel.

La propension de l'autrice a paraphraser de
fagon descriptive ses sources narratives et a rester
globalement anecdotique (et par conséquent insuf-
fisamment critique) provient notamment de son
choix de ne pas avoir dépouillé les registres juridiques
(54-58 et passim). La critique principale que je peux
adresser a Sara Scalenghe porte sur le fait quelle n’a
pas véritablement mis en évidence une évolution his-
torique malgré les bornes chronologiques assez vastes
de son ouvrage. Que l'on qualifie les handicapés des
provinces arabes de I'Empire ottoman de margin-
aux dans la société ou non, le livre de Scalenghe ne
consiste pas en une étude dynamique (Jacques Le
Goff) « repérant et analysant des processus plutdt
que des états » (%),

Ces réserves mises a part, cet ouvrage est une
trés grande contribution a la littérature secondaire et
désormais la référence de base dans son domaine: il
incombe aux successeurs de Scalenghe d'étudier les
autres secteurs géographiques (notamment en étudi-
ant les sources en turc, grec, arménien, serbo-croate,
hébreu, etc.) et I'époque tardive (le xix®siécle) de
I'Empire ottoman.

Hayri Géksin OZKORAY
CETOBaC, Ecole Pratique des Hautes Etudes, PSL

(5) Francgois Georgeon et Isik Tamdogan, « Marginaux », in
Francois Georgeon, Nicolas Vatin et Gilles Veinstein (dirs.),

Dictionnaire de 'Empire ottoman, Paris, Fayard, 2015, p. 756-758.
|

BCAI 31 103

BCAI 31 (2017) Scalenghe Sara: Disability in the Ottoman Arab World, 1500-1800., recensé par Hayri Géksin Ozkoray
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

