
	 BCAI 31	 100

III. Histoire

Scalenghe �Sara,  
Disability in the Ottoman Arab World,  
1500-1800, 

New York, Cambridge University Press, 2014 
(Cambridge Studies in Islamic Civilization),  
xiv + 203 p.  
ISBN : 978-1-107-04479-1.

Sara Scalenghe, de Loyola University Maryland, 
s’est attaquée, dans ce livre issu de sa thèse de doc-
torat, à la question difficile du handicap physique 
et mental dans les provinces arabes de l’Empire 
ottoman du xvie au xviiie siècle. L’autrice a exploité 
une grande variété de sources (comprenant des 
manuscrits inédits en provenance des bibliothèques 
de Berlin, le Caire, Dublin, Istanbul, Paris, Princeton). 
L’ouvrage se divise en quatre chapitres thématiques 
(chacun suivi d’une section intitulée conclusion) qui 
sont censés dresser une typologie du handicap dans 
l’esprit des contemporains : la surdité et le mutisme ; 
la cécité ; les troubles psychiques et mentaux (impair-
ments of the mind) ; et en dernier lieu, l’intersexua-
tion (intersex). Scalenghe emploie les catégories de 
handicap (disability) et de handicapé (disabled) de 
façon opératoire et conformément aux conventions 
linguistiques de l’anglais moderne tout en en admet-
tant le caractère anachronique (163).

La littérature arabe sur les imperfections des 
hommes remonte au moins au traité d’al-Jāḥīż 
(m. 868/9), Kitāb al-burṣān wa-l-ʿurjān wa-l-ʿumyān 
wa-l-ḥūlān (Livre des lépreux, estropiés, aveugles 
et strabiques). Le mot arabe ʿāhā que l’autrice 
traduit par blight (défaut, imperfection) constitue 
une catégorie bien plus englobante par rapport à 
ce que nous entendons par handicap ou déficience 
aujourd’hui, car les nez plats, les visages couverts de 
taches de rousseur ou la mauvaise haleine en font 
partie et tous les défauts physiques, cognitifs, sexuels 
et reproductifs qui sont difficiles à identifier à l’œil 
nu en sont exclus (1-3).

Des auteurs de l’époque ottomane, suivant la 
tradition entamée par al-Jāḥīż, comme Muḥammad 
al-Makkī (m. 1547) et Aḥmad al-Ḥifnāwī al-Bišārī 
(fl. 1769) mettent l’accent sur le divertissement en 
rassemblant de nombreuses anecdotes sur des juges, 
poètes, médecins, fous, voleurs, chauves, borgnes, 
barbus ostentatoires et bossus, à partir de hadiths, 
biographies et sources littéraires.

Dans la Grande Syrie (Bilād al-Šām) et en Égypte, 
les personnes atteintes de handicap physique ou 
mental ont acquis leurs traits distinctifs par des 
causes que l’on trouve également ailleurs : la guerre, 
la pauvreté, les anomalies congénitales et différentes 
maladies. Toutefois, les vagues de peste bubonique 

et la fréquence des mariages consanguins sont des 
facteurs spécifiques pour cette aire géographique. 
L’autrice y ajoute un élément propre à la Grande Syrie, 
issu des trouvailles récentes en géologie médicale : 
les terres de la région ne retenant pas suffisamment 
d’iode, les enfants des mères qui ont connu une dé-
ficience d’iode pendant la grossesse peuvent souffrir 
de goitre, de surdité, de développement corporel ou 
mental retardé (3-5). De grands centres urbains de 
cet espace, comme le Caire, Damas, Alep et Jérusalem, 
ont produit une masse de données documentaires 
en la matière (14).

Repérer les références au handicap, quasi omni-
présentes, mais aussi très éparpillées dans les sources 
et mal documentées dans la société de l’époque, était 
le défi heuristique de Scalenghe. Son ambition est 
d’inscrire l’Empire ottoman dans le champ en germe 
des disability studies. Elle s’efforce, autant que ses 
sources le permettent, de rétablir et de documenter 
le vécu des personnes qui avaient des déficiences. 
Ses sources sont principalement des chroniques (à 
caractère autobiographique parfois), récits de voyag-
es et dictionnaires biographiques (ṭabaqāt). L’autre 
versant est constitué par la jurisprudence islamique 
et la médecine. Les registres juridiques des tribu-
naux de cadis (sijillāt) y font défaut. Cette absence 
est regrettable dans la mesure où c’est une preuve 
concrète de l’application des règlements juridiques 
et de l’expérience quotidienne en société, mais il est 
vrai que, lorsqu’ils sont inédits, leur dépouillement 
systématique pour une telle thématique peut se 
prouver extrêmement difficile et chronophage.

Le premier chapitre consacré à la surdité et 
au mutisme s’ouvre par une citation fascinante de 
Paul Rycaut (m. 1700), auteur de The History of the 
Present State of the Ottoman Empire (1668), qui 
nous renseigne sur un langage de signes utilisé par 
les muets de la cour ottomane et que le sultan et de 
nombreux dignitaires maîtrisaient (21-22). Les muets 
étaient des serviteurs privilégiés de la cour ottomane 
comme les nains et les eunuques. Ils divertissaient le 
sultan, transmettaient des messages issus d’entrevues 
confidentielles et étaient les bourreaux personnels 
du souverain, spécialistes de l’étranglement des 
condamnés à la corde d’arc. Ce langage de signes était 
d’un niveau assez avancé pour son époque, mais ne 
concernait que les milieux auliques.

L’autrice dit n’avoir trouvé aucune discussion 
médicale concernant le mutisme, mais la surdité fait 
l’objet de débats parmi les auteurs. Les termes samam 
et ṭaraš sont interchangeables dans le langage pop-
ulaire, mais la littérature scientifique (dans les écrits 
du médecin Daʾud al-Antakī, m. 1599, par exemple) 
identifie ṣamam comme la surdité pré-thétique, ou 
congénitale, accompagnée souvent de l’incapacité de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Scalenghe Sara: Disability in the Ottoman Arab World, 1500-1800., recensé par Hayri Gökşin Özkoray
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 101

III. Histoire

parler, alors que ṭaraš est défini comme une surdité 
post-thétique, qui s’apparente à la perte partielle ou 
totale de l’ouïe (27). Pour ṭaraš, s’il s’agit d’une ob-
struction de l’oreille, il existe des remèdes (ce qui est 
exclu si la surdité est causée par la vieillesse). Citant 
des anecdotes sur des oulémas du xvie-xviie siècle 
(Sirāj al-Dīn al-Maqdisī, Ibn al-Furfūr, ʿAlī al-Šāmī) 
qui ont été atteints de la surdité post-linguale à 
des étapes relativement avancées de leur carrière, 
Scalenghe conclut que la perte d’audition n’était 
pas nécessairement un désavantage pour ceux qui 
jouissaient déjà d’un certain privilège dans la société : 
elle n’empêchait même pas d’être nommé imam à la 
mosquée de Médine (ʿAlī al-Šāmī) ou de détenir le 
poste de cadi à Damas comme Riyāḍī al-Uṭrūš « le 
Sourd » al-Rūmī (32).

Le mutisme a posé un certain nombre de prob-
lèmes aux fuqahāʾ, notamment en matière de prière 
et rites religieux. L’école chafiite stipule que la simu-
lation de l’énonciation avec la langue et les lèvres est 
nécessaire pour les personnes muettes, alors que la 
position majoritaire hanafite soutient que prononcer 
la prière « dans son cœur » était suffisant, l’une des 
composantes essentielles de la prière étant l’intention 
du croyant (36). L’absence d’exclusion catégorique 
des muets de la communauté des croyants est qual-
ifiée de remarquable par l’autrice qui met en perspec-
tive la situation des muets ottomans par rapport à 
ceux de l’Espagne de l’époque moderne où ils étaient 
exclus des activités principales de la foi catholique 
(39-40). De plus, la jurisprudence islamique incluait 
les muets dans son exhortation générale au mariage. 
La norme étant le consentement verbal pour l’étab-
lissement du contrat matrimonial, la solution pour 
les muets était de fournir un consentement par écrit 
ou de manifester son assentiment par un « signe 
clair » (išāra maʿlūma), idem pour la répudiation 
et les contrats de transactions de propriété et de 
commerce ou la désignation d’un représentant légal 
(41-44). Mais seule l’école malikite admet la validité 
du témoignage écrit d’un muet au tribunal (44). 
L’association aristotélicienne de la surdité génétique 
à une déficience de l’intelligence était monnaie cou-
rante en Europe moderne, mais, dans les provinces 
arabes de l’Empire ottoman, elle n’aurait pas été une 
croyance infaillible : bien au contraire, la surdité était 
associée à la générosité, le mutisme à l’intelligence et 
la cécité à des capacités aiguës de mémorisation (50). 
Dans une société qui donnait la primauté à la com-
munication orale et à la sophistication rhétorique, 
les personnes qui étaient congénitalement sourdes 
à la naissance s’en sortaient avec beaucoup plus de 
difficultés par rapport à celles qui étaient atteintes de 
la surdité post-thétique ; ils bénéficiaient, du moins en 
théorie, des droits fondamentaux accordés à d’autres 

musulmans (l’autrice ne se réfère étrangement pas à 
des dhimmī-s qui étaient évidemment concernés par 
ces droits en dehors des rites et prières de l’islam) (51).

Dans le deuxième chapitre, traitant des aveugles, 
Scalenghe affirme d’emblée que, parmi les significa-
tions culturelles attribuées aux déficiences physiques, 
la cécité avait une place privilégiée (53). Le trachome 
oculaire, généralement dû aux piètres conditions 
sanitaires, et contagieux, touchait de larges pans 
de la société en Égypte et en Syrie. En l’absence de 
soins adéquats, cette maladie pouvait donner lieu à 
la cécité de façon irréversible (54-55).

Le repérage par l’autrice du surnom baṣīr 
dans les chaînes onomastiques des dictionnaires 
biographiques est remarquable et intéressant : 
signifiant « voyant, doué de la vue », il était employé 
pour des aveugles ayant des exploits et succès, ou des 
talents notoires ; on disait qu’ils voyaient avec leurs 
cœurs (al-baṣīr bi-qalbi-hi) (59-60). En raison des 
attentes réduites que l’on avait des aveugles, l’acuité 
de leurs sens autres que la vue, ainsi que leur mobilité 
et autonomie impressionnaient grandement leurs 
interlocuteurs (61-64).

Pour la loi islamique, les borgnes se trouvaient 
dans la même situation que ceux qui ne souffraient 
d’aucune déficience visuelle quant à leurs droits et 
obligations. De ce point de vue, ils n’étaient tenus 
de participer ni à la prière du vendredi, ni au jihad ; 
ils n’avaient pas l’obligation d’effectuer le pèlerinage 
à la Mecque même quand ils en avaient les moyens 
(74-77). Les juristes hanafites qualifient généralement 
d’inadmissible, comme dans le cas du mufti palesti-
nien Ḫayr al-Dīn al-Ramlī (m. 1671), le témoignage 
des aveugles en justice, car il serait fondé uniquement 
sur l’ouï-dire (78-79).

Les dictionnaires biographiques sont très riches 
en renseignements concernant les oulémas aveugles 
de l’époque, et les hommes bien éduqués n’avaient 
pas de difficultés pour exercer un métier qui leur 
permettait de s’entretenir (79-82). Les aveugles 
pouvaient être entretenus par des membres de leur 
famille à travers le système de nafaqa, assistés par des 
fondations pieuses, charitables (waqf) ; ceux qui n’en 
avaient pas la possibilité recouraient à la mendicité 
(82-85).

Le troisième chapitre porte sur la déficience 
mentale ou les troubles psychiques (iḫtilāl al-ʿaql) 
(88, 98). Elle est divisée en quatre catégories (qui 
s’entrecroisent parfois), l’idiotie (ʿatāha), la mélan-
colie (mālanḫūliyā ou mālīḫūliyā, terme technique 
emprunté au grec qui ne se trouve que dans les traités 
médicaux), la folie violente ou la démence (junūn), 
et la folie divine/sacrée (majdhūb) (89, 94, 102, 122). 
L’idiotie congénitale était considérée comme incur-
able contrairement à la mélancolie ou à la démence. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Scalenghe Sara: Disability in the Ottoman Arab World, 1500-1800., recensé par Hayri Gökşin Özkoray
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 102

III. Histoire

La théorie hippocratique des humeurs établissait 
une corrélation entre le tempérament (mizāj) d’une 
personne et la proportion des quatre humeurs 
corporellement présentes (le sang, la bile jaune, la 
bile noire, la pituite) (91). Si la bile noire (al-sawdāʾ), 
associée au spleen dans l’anatomie humaine, prenait 
le dessus sur le tempérament d’une personne (et par 
extension sur tout son corps), elle la rendait inévita-
blement mélancolique. Cette condition se traduit 
par un amour de la solitude, la morosité, être sur le 
qui-vive, la paranoïa, le délire (hadhayān) et la peur 
constante (91-92). La folie tout court (junūn) en est 
une déclinaison encore plus violente et aiguë qui 
correspond à un état second qui peut être aussi bien 
continu qu’intermittent (93, 97). L’autrice reproche 
à Michel Foucault d’être peut-être un peu simpliste 
dans son Histoire de la folie à l’âge classique en ce 
qui concerne la France des xviie-xviiie siècles, ce qui 
est une critique un peu trop facile à mon sens (98). 
Scalenghe elle-même se contente de donner un 
raccourci assez réducteur de l’œuvre foucaldienne, 
alors qu’elle aurait pu en tirer un plus grand profit sur 
le plan conceptuel, méthodologique et heuristique. 
Certes, il n’y a pas eu de « Grand Renfermement » 
dans les provinces arabes de l’Empire ottoman, 
donc il n’y a pas eu de vrai équivalent ottoman de 
l’institutionnalisation de l’internement à grande 
échelle qui était propre à la France du xviie siècle. 
Toutefois, cela n’empêche aucunement Scalenghe 
de s’interroger davantage sur la nature de cet 
« événement décisif : le moment où la folie est perçue 
sur l’horizon social de la pauvreté, de l’incapacité au 
travail, de l’impossibilité de s’intégrer au groupe ; le 
moment où elle commence à former texte avec les 
problèmes de la cité. Les nouvelles significations 
que l’on prête à la pauvreté, l’importance donnée à 
l’obligation du travail, et toutes les valeurs éthiques 
qui lui sont liées, déterminent de loin l’expérience 
qu’on fait de la folie et en infléchissent le sens » (1). En 
se confinant à la description des traités médicaux et 
aux anecdotes rapportées par des sources narratives, 
l’autrice ferme les portes à des questionnements 
sur la société contemporaine. Par exemple, Miri 
Shefer-Mossensohn, dont Scalenghe ne fait pas un 
usage suffisant, avait fait l’effort continu et cohérent 
de bien inscrire son étude de la médecine ottomane 
dans le tissu social et le paysage urbain de l’époque (2).

(1)  Michel Foucault, Histoire de la folie à l’âge classique [1961], 
in idem, Œuvres I, éd. par Frédéric Gros et alii, Paris, Gallimard, 
2015 (Bibliothèque de la Pléiade 607), p. 94-95.
(2)  Miri Shefer-Mossensohn, Ottoman Medicine. Healing 
and Medical Institutions, 1500-1700, Albany (New York), State 
University of New York Press, 2009, p. 45, 153-170 et 187-190.

En l’absence d’une étude systématique des 
estropiés (ce qui aurait demandé une recherche 
d’histoire sociale ambitieuse), S. Scalenghe consacre 
la quatrième et dernière partie de son livre à l’inter-
sexuation. Elle choisit de traiter le cas des hermaph-
rodites comme celui d’un handicap, sans beaucoup 
argumenter en faveur de cette approche au début de 
son chapitre (124-125). La pertinence conceptuelle 
de ce chapitre au sein de cette monographie étant 
discutable, la contribution de l’autrice en la matière, 
de l’ordre d’une quarantaine de pages, est plus que 
bienvenue dans le champ des études ottomanes. Il 
n’y avait pas eu d’étude de référence de la part des 
Ottomanistes faisant un contrepoint à l’article pi-
onnier de Paula Sanders sur la période médiévale (3). 
Les organes génitaux ambigus ou atypiques posent 
évidemment problème dans une société fondée sur 
une vision et séparation binaires de la différencia-
tion des sexes : sur le plan juridique notamment, il 
est nécessaire de situer l’individu dans la catégorie 
masculine ou féminine. À ce sujet, étant donné que 
l’intersexuation a constitué un certain nombre de di-
lemmes ou apories dans le domaine jurisprudentiel, il 
est justifié d’en parler sur le même plan que la surdité, 
la cécité et la folie. L’autrice rapporte le célèbre cas 
d’ʿAlī/ʿAliyya, un relieur/une relieuse imberbe, vivant 
à Damas autour de l’an 1545-1546, qui avait comme 
amoureux un certain ʿAbd al-Raḥmān ; l’affaire est 
portée à l’attention du nāʾib chafiite du district, qui a 
l’impression qu’ʿAlī tendait vers le sexe féminin, tout 
en suggérant qu’il était probablement hermaphro-
dite (ḫunthā). Le juge demande son examen médical, 
lequel établit qu’ʿAlī avait une vulve couverte d’une 
petite protubérance sur laquelle étaient trois petits 
orifices. L’avis des experts médicaux sollicités par le 
tribunal conduit le juge à décider qu’ʿAlī était en 
réalité une fille (son nom devint aussitôt ʿAliyya), 
ce qui lui permit d’épouser ʿAbd al-Raḥmān qui lui 
avait déjà fait perdre sa virginité (124). Cette anec-
dote, relayée par al-Muḥibbī, l’auteur du dictionnaire 
biographique de la fin du xviie siècle, Ḫulāṣat al-
athar, avait été analysée cinq ans plus tôt par Khaled 
El-Rouayheb ; Scalenghe n’ignore pas le livre de ce 
dernier dans d’autres endroits de son propre ouvrage 
(154-155), mais néglige de le mentionner lorsqu’elle 
renvoie au même passage d’al-Muḥibbī (vol. III, 
p. 316) (4). En tout cas, cette anecdote montre bien 

(3)  Paula Sanders, « Gendering the Ungendered Body: 
Hermaphrodites in Medieval Islamic Law », in Nikki R. Keddie 
et Beth Baron (éds.), Women in Middle Eastern History: Shifting 
Boundaries in Sex and Gender, New Haven (Connecticut), Yale 
University Press, 1992, p. 74–95.
(4)  Khaled El-Rouayheb, Before Homosexuality in the Arab-Islamic 
World, 1500-1800, Chicago-Londres, The University of Chicago 
Press, 2009, p. 65 et 174 n. 55.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Scalenghe Sara: Disability in the Ottoman Arab World, 1500-1800., recensé par Hayri Gökşin Özkoray
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 103

III. Histoire

le pragmatisme juridique envers l’ambiguïté sexuelle 
que Scalenghe explore au travers de l’analyse de 
traités juridiques et des recueils de fatwas (136, 138-
139). Tout de même, aborder des recueils de fatwas 
dans une sous-section intitulée The Law in Practice 
(142-146) est pour le moins  problématique : si ces 
compilations comprennent un certain nombre de 
questions reflétant des soucis quotidiens de vraies 
personnes, une bonne partie consiste en la réflexion 
et à la dissertation spéculatives et abstraites des spé-
cialistes du fiqh qui y prennent un plaisir particulier 
sur le plan intellectuel et professionnel.

La propension de l’autrice à paraphraser de 
façon descriptive ses sources narratives et à rester 
globalement anecdotique (et par conséquent insuf-
fisamment critique) provient notamment de son 
choix de ne pas avoir dépouillé les registres juridiques 
(54-58 et passim). La critique principale que je peux 
adresser à Sara Scalenghe porte sur le fait qu’elle n’a 
pas véritablement mis en évidence une évolution his-
torique malgré les bornes chronologiques assez vastes 
de son ouvrage. Que l’on qualifie les handicapés des 
provinces arabes de l’Empire ottoman de margin-
aux dans la société ou non, le livre de Scalenghe ne 
consiste pas en une étude dynamique (Jacques Le 
Goff) «  repérant et analysant des processus plutôt 
que des états » (5).

Ces réserves mises à part, cet ouvrage est une 
très grande contribution à la littérature secondaire et 
désormais la référence de base dans son domaine : il 
incombe aux successeurs de Scalenghe d’étudier les 
autres secteurs géographiques (notamment en étudi-
ant les sources en turc, grec, arménien, serbo-croate, 
hébreu, etc.) et l’époque tardive (le xixe siècle) de 
l’Empire ottoman.

Hayri Gökşin ÖZKORAY 
CÉTOBaC, École Pratique des Hautes Études, PSL

(5)  François Georgeon et Işık Tamdoğan, « Marginaux », in 
François Georgeon, Nicolas Vatin et Gilles Veinstein (dirs.), 
Dictionnaire de l’Empire ottoman, Paris, Fayard, 2015, p. 756-758.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Scalenghe Sara: Disability in the Ottoman Arab World, 1500-1800., recensé par Hayri Gökşin Özkoray
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

