
	 BCAI 31	 97

III. Histoire

Aščerić-Todd �Ines,  
Dervishes and Islam in Bosnia:  
Sufi dimensions to the Formation  
of Bosnian Muslim Society, 

Leiden, Boston, Brill, (The Ottoman Empire 
and its Heritage, vol. 58),  
2015, 198 p. 
ISBN : 978-90-04-27821-9

Centre névralgique de l’Empire dès les premières 
conquêtes européennes de la dynastie durant la 
seconde moitié du xive siècle, les Balkans ont depuis 
longtemps attiré l’attention des ottomanistes et 
l’islamisation de la péninsule est un enjeu ancien 
et récurrent, traité depuis le début du xxe siècle. 
La nature religieuse des conquêtes ottomanes et 
notamment de l’expansion dans la péninsule bal-
kanique, a fait par ailleurs couler beaucoup d’encre, 
notamment autour de l’importance de l’idéal ghazi 
des premières armées ottomanes. Parmi les con-
quérants, le rôle des communautés soufies a été 
souligné par Mehmed Fuad Köprülü (1890-1966) et 
surtout par son étudiant Ömer Lutfi Barkan, auteur 
de la théorie des « Derviches colonisateurs » (1), selon 
laquelle l’établissement de tekke-s par des derviches 
essentiellement antinomiens a été à la base de la col-
onisation ottomane de la péninsule balkanique. Ines 
Aščerić-Todd, diplômée d’Oxford et enseignante à 
l’université d’Edimbourg, propose avec la publication 
de cet ouvrage, fruit de ses recherches doctorales, une 
pertinente réévaluation de la question du rôle de ces 
communautés dans la diffusion de l’Islam en Bosnie. 
Outre la dimension religieuse, elle intègre à son étude 
des aspects sociaux qui permettent de mieux cerner 
les cheminements du processus d’islamisation.

Illustré d’une carte historique et d’une trentaine 
d’images regroupant photographies de tekke-s et 
de documents d’archives, cette étude entend donc 
définir le rôle des derviches dans le processus de 
« formation de la société musulmane bosniaque (2) ». 
Le choix de cette expression permet à l’auteur une ap-
proche sociale du phénomène d’islamisation qu’elle 
entend comme « an all-encompassing process which 
includes formal ‘conversion’ but is also applicable to 
a wider social context » (p. 1), dépassant ainsi, à la 

(1)  Ömer Lutfi Barkan, « İstilâ devirlerinin kolonizatör Türk 
dervişleri ve zaviyeler », Vakıflar Dergisi, n°2, 1942, p. 279-304.
(2)  Depuis l’indépendance de la Bosnie-Herégovine en 1992 et la 
guerre qui l’a suivie, l’usage veut que le terme « bosniaque » ren-
voie spécifiquement à la population de confession musulmane, 
l’adjectif « bosnien » qualifiant la population mais également la 
langue de Bosnie-Herzégovine. L’anglais ne connaissant pas cette 
distinction, nous utiliserons le terme bosniaque pour éviter un 
usage anachronique et simplifier le propos.

différence de nombreux travaux sur la question de 
l’islamisation, le spectre des seules conversions à la 
foi musulmane. L’étude convoque différents types 
de sources : registres fiscaux ottomans ou Tahrir 
Defterleri, traités de futuwwa ou fütüvvetnâme en 
turc, firmans impériaux et, dans une moindre mesure, 
inscriptions et vestiges architecturaux.

L’introduction consiste en un bilan historio-
graphique clair et précis qui permettra au lecteur 
de mieux contextualiser la problématique centrale 
de l’ouvrage. Bien qu’elle constitue, avec l’Albanie, le 
seul exemple balkanique d’une population major-
itairement musulmane, la Bosnie, dont la conquête 
plus tardive est datée de 1463 (mais les premières 
implantations soufies sont, comme nous le verrons, 
antérieures), est partiellement restée à l’écart des 
recherches sur ce thème qui concernent major-
itairement le sud-est de la Roumélie. Trois éléments 
majeurs ressortent de ce bilan. Tout d’abord, l’auteur 
présente l’héritage de Barkan et de sa théorie ainsi 
que les études plus récentes. Dans le sillage des études 
de Nathalie Clayer, I. A.-T. nuance la théorie des 
« Derviches colonisateurs » selon laquelle l’islamisa-
tion des Balkans a reposé sur les communautés de 
derviches antinomiens dits « hétérodoxes ». En effet, 
les confréries plus « orthodoxes » et liées au centre du 
pouvoir ottoman représentent une part importante, 
si ce n’est majoritaire, des soufis implantés dans la 
région dès la fin du xve siècle et le xvie siècle. Cette 
question nous amène au second point de l’historiog-
raphie, qui est notamment abordé dans la dernière 
partie de l’introduction (p. 23-28) et concerne les 
notions de syncrétisme et d’hétérodoxie. L’auteur 
apporte ici d’intéressantes perspectives par le recours 
aux sources bosniaques sur des notions remises en 
cause plus largement dans les études ottomanes par 
des auteurs comme Tijana Krstić. Le cas particulier 
de l’islamisation de la Bosnie a par ailleurs suscité 
différentes théories que l’auteur expose précisément 
(p. 11-21). Une écriture nationaliste de l’histoire par 
Ivo Andrić insistait sur les conversions forcées par 
la pression fiscale ou le devşirme (l’enrôlement de 
jeunes garçons chrétiens dans l’armée ottomane). Un 
autre discours se développa par la suite, expliquant 
le succès des conversions par des raisons propres 
au christianisme bosniaque, fortement marqué 
par le bogomilisme et où l’Église ne bénéficiait pas 
d’une structuration forte, à la différence des autres 
royaumes slaves des Balkans (orthodoxe en Serbie 
et catholique en Croatie). Ces préambules historio-
graphiques exposés, le corps de l’ouvrage est organisé 
en trois parties, regroupant onze chapitres. 

Dans un premier temps (p.29-79), I. A.-T. analyse 
l’implantation des premières communautés soufies 
et leur rôle dans la fondation de nouveaux centres 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aščerić-Todd Ines: Dervishes and Islam in Bosnia: Sufi dimensions to the Formation of Bosnian Muslim Society., recensé par Maxime Durocher
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 98

III. Histoire

urbains. S’appuyant sur un registre fiscal ottoman 
daté de 1455, le premier chapitre (p. 31-55) démon-
tre la présence de derviches et l’établissement de 
tekke-s dans la région de Vhrbosna-Sarajevo dès 1436, 
avant même la victoire ottomane sur le royaume de 
Bosnie en 1463. S’accordant avec les théories de Paul 
Wittek, I. A.-T. note que les premiers derviches font 
preuve de liens fort avec les Ghazis comme le montre 
notamment l’étude de deux stèles funéraires situées 
près de Gaziler Yolu (« La route des Gazis »), premier 
noyau urbain de Sarajevo, en lien avec la fondation du 
Gaziler Tekke daté de 1459. En outre, soufis et ghazis 
entretiennent des liens étroits avec les communautés 
akhies connues dès le xiiie siècle en Anatolie. Ces 
groupes d’artisans et de commerçants professaient en 
effet les enseignements de la futuwwa (code d’hon-
neur éthique et religieux), partagés également par les 
ghazi-s et les derviches. Ces derniers, arrivés avec les 
premières troupes, forment donc l’embryon d’une 
population musulmane en Bosnie. Le second groupe 
social que l’auteur lie à la formation de la société 
musulmane bosniaque est celui des janissaires. Si la 
démonstration de l’établissement pérenne de janis-
saires en Bosnie par le biais du système des timar-s est 
convaincante, l’insistance sur le lien entre janissaires 
et bektachisme est problématique pour la seconde 
moitié du xve siècle. Comme il a été démontré depuis 
plusieurs décennies, il ne semble pas que le réseau 
bektachi ait été formé avant le tournant du xvie siècle, 
correspondant ainsi à la première mention du groupe 
dans un texte de Vahidi daté de 1522. L’association 
des janissaires avec le Bektachisme est quant à elle 
difficilement datable avant la toute fin du xvie siècle, 
comme le souligne Gilles Veinstein (3). Ces premiers 
établissements soufis sont suivis par la fondation 
de complexes socio-religieux comprenant des tek-
ke-s, dès la seconde moitié du xve et les premières 
décennies du xvie siècle (chapitre 2, p. 57-67). L’im-
plication des officiels ottomans dans ce processus est 
illustrée notamment par les fondations de deux des 
premiers sancak-bey-s de Bosnie : Isa Bey et Iskender 
Paşa. L’étude topographique de l’implantation de 
ces tekke-s, essentiellement dans le cas de Sarajevo, 
permet à l’auteur d’aborder le dernier point de cette 
partie : le rôle des derviches comme fondateurs des 
villes ottomanes de Bosnie. I. A.-T. nuance ici le sché-
ma en trois phases présenté par Filipović pour le sud-
est des Balkans : installation des ottomans dans les 
villes héritées de la période médiévale, stabilisation 
et transformation de ces premières installations en 
centres administratifs, religieux et commerciaux et, 

(3)  Gilles Veinstein, « Jannissaires », in François Gergeon, Nicolas 
Vatin, Gilles Veinsteins (éds), Dictionnaire de l’Empire ottoman, 
Paris, Fayard, 2015, p. 634-635.

enfin, essor de ces villes balkaniques « orientalisées » 
jusqu’au début du repli ottoman dans les Balkans à 
la fin du xviie siècle. La Bosnie, territoire essentielle-
ment rural, ne peut en effet se plier à un tel schéma 
et I. A.-T. met en exergue le rôle des derviches comme 
fondateurs de nouveaux noyaux urbains. Si le cas de 
Sarajevo est de loin le plus approfondi dans cette 
étude, en raison du nombre des sources conservées 
pour cette ville qui fut la capitale de la province 
jusqu’en 1697, le cas d’autres cités, comme Visoko 
et Rugatica, est également abordé. 

La seconde partie (p. 81-157), qui pâtit formelle-
ment d’une division en un grand nombre de chapitres, 
s’attache à la question de l’islamisation de la vie so-
ciale bosniaque par l’étude des corporations (esnaf-s 
en turc ottoman), de leurs aspects religieux et de leurs 
liens avec les derviches. En préambule, I. A.-T. revient 
sur l’un des débats les plus importants concernant 
les esnaf-s : leurs liens avec les ordres derviches et la 
part d’héritage des mouvements akhi-s connus pour 
la période médiévale en Anatolie (p. 83-92). L’auteur 
se range ici aux analyses de Mikail Bayram et défend 
l’existence de liens forts entre corporations et soufis 
en Bosnie ottomane par le truchement des idéaux 
de la futuwwa et de structures hiérarchiques héritées 
en partie des Akhis. Elle le démontre notamment 
par la présentation de plusieurs traités de futuwwa 
ou fütüvvetnāme-s et d’autres sources comme les 
seçerenāme-s et les pīrnāme-s qui reprennent la silsila 
ou chaîne d’initiation établissant l’autorité spirituelle 
du shaykh de la communauté (p. 93-112). Les pra-
tiques communes des esnaf-s et des communautés 
soufies sont également analysées dans le chapitre 6 
(p. 113-125). Ensuite, les rapports entre les guildes 
bosniaques et les autres guildes ottomanes sont 
abordés notamment par l’étude du titre de Akhī-
Bābā (p. 126-135). Originellement dévolu au shaykh 
du tekke de Ahi Evren, saint patron des tanneurs, à 
Kırşehir en Anatolie (p. 126-135), les représentants en 
province du tekke central portait également ce titre 
à partir du xviie siècle, en Bosnie mais également en 
Anatolie ou dans les provinces arabes de l’Empire. 
I. A.-T. défend ici une extension précoce du rôle des 
Akhi-Baba-s aux autres corporations en Bosnie dès 
le xvie siècle alors qu’elle n’est documentée pour 
d’autres villes ottomanes qu’au siècle suivant. Dans 
le huitième chapitre (p 136-142), l’auteur revient sur 
l’autre enjeu majeur des travaux sur les esnaf-s, leur 
indépendance vis-à-vis de l’État. L’auteur soutient la 
théorie d’une grande autonomie des corporations 
bosniaques, abordant brièvement ce qui a été appelé 
l’ « Esnaf-Republic » de Sarajevo aux xviiie-xixe siècles. 
Concluant cette présentation de l’établissement 
du système des esnaf-s en Bosnie, le neuvième 
chapitre (p. 143-157) répond plus précisément à la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aščerić-Todd Ines: Dervishes and Islam in Bosnia: Sufi dimensions to the Formation of Bosnian Muslim Society., recensé par Maxime Durocher
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 99

III. Histoire

problématique de l’ouvrage en étudiant le rôle de 
ces corporations dans le processus d’islamisation. 
En effet, l’étude des registres ottomans de la pre-
mière moitié du xvie siècle montre une corrélation 
entre la formation des esnaf-s, l’augmentation du 
nombre d’artisans et l’accroissement des foyers 
musulmans dans les nouveaux centres ottomans 
de Bosnie. Cela s’explique par la nature religieuse de 
ces communautés et l’importance des valeurs de la 
futuwwa démontrées dans les chapitres précédents. 
Bien qu’elle indique qu’être musulman n’est pas un 
prérequis indispensable à l’adhésion à une guilde, une 
brève analyse prosopographique souligne le nombre 
de convertis de première ou de seconde génération 
parmi les membres des corporations. 

L’étude du cas particulier des Hamzevis fait 
l’objet de la dernière partie de l’ouvrage (p. 159-179). 
L’histoire de ce mouvement, fondé par Hamza Bali 
le Bosniaque au xvie siècle, illustre l’imbrication 
entre corporations, soufis et formation de la société 
musulmane. Les origines de ce mouvement et les 
enseignements de son fondateur sont malheureuse-
ment mal connus. Cela s’explique par deux raisons, 
d’ordre théologique et pratique. La première est 
l’appartenance des Hamzevis au réseau des Mela-
mi-Bayrami, Hamza Bali ayant été le disciple du 
shaykh Melami Husam al-Dīn al-Anqarawī (m. 1557). 
Les Melamis prêchaient notamment le melamet ou 
blâme consistant notamment à chercher la désap-
probation de la société et à bannir toute démon-
stration publique de piété. La seconde est liée aux 
persécutions dont ont été l’objet les Hamzevis dans 
tous les Balkans à partir de 1573. Les sources les 
concernant sont alors essentiellement les ordres et 
décrets impériaux ordonnant l’arrestation et la mise 
à mort des partisans, en commençant par Hamza 
Bali qui est jugé et condamné à mort à Istanbul en 
1573. I. A.-T. s’appuie sur les listes d’arrestations de la 
seconde vague de persécution en 1582, limitée au 
sud-est de la Bosnie où le mouvement semble avoir 
survécu à la mise à mort de son leader dans la région 
de Zvornik et Tuzla, pour démontrer les liens étroits 
entre Hamzevis et artisanat. Il s’agit donc selon elle 
d’un cas d’école d’alliance entre une communauté 
de derviches et les milieux artisans. Les implications 
sociales des Hamzevis dans la formation de la société 
musulmane bosniaque sont illustrées par l’étude 
du tekke de Hamza Dede à Orlovići dans la même 
province de Zvornik, fondé en 1519 et documenté 
par les registres des waqf-s. Si l’étude du cas des 
Hamzevis semble illustrer le propos de l’auteur de 
manière intéressante, la démonstration est parfois 
succincte notamment sur le lien entre le tekke de 
Hamza Dede et le fondateur des Hamzevis qui, si 

elle semble attrayante et fort probable, mériterait 
un argumentaire plus étoffé. 

L’ouvrage d’Ines Aščerić-Todd apporte donc 
une étude intéressante et stimulante des modalités 
d’islamisation de Bosnie et vient compléter une his-
toriographie des Balkans ottomans largement centrée 
sur les territoires méridionaux de la péninsule. L’ap-
proche socio-religieuse des processus d’islamisation 
mérite d’être saluée dans une littérature qui tend 
parfois à limiter cette question à celle de la conversion, 
notamment en contexte ottoman. Enfin, ce livre ap-
porte une remise en cause pertinente de deux thèmes 
importants : le rôle des derviches antinomiens et des 
communautés plus « orthodoxes » dans la formation 
de la société musulmane balkanique, ainsi que les 
aspects religieux des corporations ottomanes. Un 
dernier regret doit cependant être exprimé concer-
nant la documentation photographique de l’ouvrage 
qui est, tout comme les vestiges matériels des tekke-s 
de Bosnie, très peu mobilisée dans la démonstration.

Maxime Durocher 
Doctorant, université Paris-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aščerić-Todd Ines: Dervishes and Islam in Bosnia: Sufi dimensions to the Formation of Bosnian Muslim Society., recensé par Maxime Durocher
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

