| Il. HisTOIRE |

ASCERIC-TODD Ines,

Dervishes and Islam in Bosnia:
Sufi dimensions to the Formation
of Bosnian Muslim Society,

Leiden, Boston, Brill, (The Ottoman Empire
and its Heritage, vol. 58),

2015, 198 p.

ISBN : 978-90-04-27821-9

Centre névralgique de 'Empire dés les premiéres
conquétes européennes de la dynastie durant la
seconde moitié du xive siécle, les Balkans ont depuis
longtemps attiré I'attention des ottomanistes et
I'islamisation de la péninsule est un enjeu ancien
et récurrent, traité depuis le début du xx¢siecle.
La nature religieuse des conquétes ottomanes et
notamment de I'expansion dans la péninsule bal-
kanique, a fait par ailleurs couler beaucoup dencre,
notamment autour de lI'importance de l'idéal ghazi
des premieres armées ottomanes. Parmi les con-
quérants, le role des communautés soufies a été
souligné par Mehmed Fuad Kopriilii (1890-1966) et
surtout par son étudiant Omer Lutfi Barkan, auteur
de la théorie des « Derviches colonisateurs » ("), selon
laquelle I'établissement de tekke-s par des derviches
essentiellement antinomiens a été a la base de la col-
onisation ottomane de la péninsule balkanique. Ines
Asceri¢-Todd, diplomée d’Oxford et enseignante a
l'université d’Edimbourg, propose avec la publication
de cet ouvrage, fruit de ses recherches doctorales, une
pertinente réévaluation de la question du réle de ces
communautés dans la diffusion de I'lslam en Bosnie.
Outre la dimension religieuse, elle intégre a son étude
des aspects sociaux qui permettent de mieux cerner
les cheminements du processus d'islamisation.

[llustré d’'une carte historique et d’'une trentaine
d’'images regroupant photographies de tekke-s et
de documents d’archives, cette étude entend donc
définir le réle des derviches dans le processus de
« formation de la société musulmane bosniaque ) ».
Le choix de cette expression permet a l'auteur une ap-
proche sociale du phénomeéne d’islamisation qu’elle
entend comme «an all-encompassing process which
includes formal ‘conversion’ but is also applicable to
a wider social context » (p. 1), dépassant ainsi, a la

(1) Omer Lutfi Barkan, «Istila devirlerinin kolonizatér Tiirk
dervisleri ve zaviyeler », Vakiflar Dergisi, n°2, 1942, p. 279-304.
(2) Depuisl'indépendance de la Bosnie-Herégovine en 1992 et la
guerre qui l'a suivie, l'usage veut que le terme « bosniaque » ren-
voie spécifiquement a la population de confession musulmane,
I'adjectif « bosnien » qualifiant la population mais également la
langue de Bosnie-Herzégovine. Langlais ne connaissant pas cette
distinction, nous utiliserons le terme bosniaque pour éviter un
usage anachronique et simplifier le propos.

différence de nombreux travaux sur la question de
I'islamisation, le spectre des seules conversions a la
foi musulmane. L'étude convoque différents types
de sources : registres fiscaux ottomans ou Tahrir
Defterleri, traités de futuwwa ou fiitiivvetname en
turg, firmans impériaux et, dans une moindre mesure,
inscriptions et vestiges architecturaux.

L'introduction consiste en un bilan historio-
graphique clair et précis qui permettra au lecteur
de mieux contextualiser la problématique centrale
de l'ouvrage. Bien qu'elle constitue, avec I'Albanie, le
seul exemple balkanique d’'une population major-
itairement musulmane, la Bosnie, dont la conquéte
plus tardive est datée de 1463 (mais les premiéres
implantations soufies sont, comme nous le verrons,
antérieures), est partiellement restée a I'‘écart des
recherches sur ce théme qui concernent major-
itairement le sud-est de la Roumélie. Trois éléments
majeurs ressortent de ce bilan. Tout d’abord, I'auteur
présente I'héritage de Barkan et de sa théorie ainsi
que les études plus récentes. Dans le sillage des études
de Nathalie Clayer, I. A.-T. nuance la théorie des
« Derviches colonisateurs » selon laquelle I'islamisa-
tion des Balkans a reposé sur les communautés de
derviches antinomiens dits « hétérodoxes ». En effet,
les confréries plus « orthodoxes » et liées au centre du
pouvoir ottoman représentent une partimportante,
si ce n'est majoritaire, des soufis implantés dans la
région dés la fin du xve siecle et le xvi¢ siecle. Cette
question nous amene au second point de |'historiog-
raphie, qui est notamment abordé dans la derniére
partie de l'introduction (p. 23-28) et concerne les
notions de syncrétisme et d’hétérodoxie. Lauteur
apporte ici d’intéressantes perspectives par le recours
aux sources bosniaques sur des notions remises en
cause plus largement dans les études ottomanes par
des auteurs comme Tijana Krstic. Le cas particulier
de l'islamisation de la Bosnie a par ailleurs suscité
différentes théories que l'auteur expose précisément
(p. 11-21). Une écriture nationaliste de I'histoire par
Ivo Andri¢ insistait sur les conversions forcées par
la pression fiscale ou le devsirme (I'enrélement de
jeunes garcons chrétiens dans I'armée ottomane). Un
autre discours se développa par la suite, expliquant
le succes des conversions par des raisons propres
au christianisme bosniaque, fortement marqué
par le bogomilisme et ou I'Eglise ne bénéficiait pas
d’'une structuration forte, a la différence des autres
royaumes slaves des Balkans (orthodoxe en Serbie
et catholique en Croatie). Ces préambules historio-
graphiques exposés, le corps de l'ouvrage est organisé
en trois parties, regroupant onze chapitres.

Dans un premier temps (p.29-79), I. A.-T. analyse
I'implantation des premiéres communautés soufies

et leur réle dans la fondation de nouveaux centres
|

BCAI 31 S7

BCAI 31 (2017) Asceri¢-Todd Ines: Dervishes and Islam in Bosnia: Sufi dimensions to the Formation of Bosnian Muslim Society., recensé par Maxime Durocher
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

urbains. Sappuyant sur un registre fiscal ottoman
daté de 1455, le premier chapitre (p. 31-55) démon-
tre la présence de derviches et I'établissement de
tekke-s dans la région de Vhrbosna-Sarajevo des 1436,
avant méme la victoire ottomane sur le royaume de
Bosnie en 1463. S'accordant avec les théories de Paul
Wittek, I. A.-T. note que les premiers derviches font
preuve de liens fort avec les Ghazis comme le montre
notamment l'étude de deux stéles funéraires situées
pres de Gaziler Yolu (« La route des Gazis »), premier
noyau urbain de Sarajevo, en lien avec la fondation du
Gaziler Tekke daté de 1459. En outre, soufis et ghazis
entretiennent des liens étroits avec les communautés
akhies connues des le xin® siecle en Anatolie. Ces
groupes dartisans et de commergants professaient en
effet les enseignements de la futuwwa (code d’hon-
neur éthique et religieux), partagés également par les
ghazi-s et les derviches. Ces derniers, arrivés avec les
premieres troupes, forment donc I'embryon d'une
population musulmane en Bosnie. Le second groupe
social que l'auteur lie a la formation de la société
musulmane bosniaque est celui des janissaires. Si la
démonstration de l'établissement pérenne de janis-
saires en Bosnie par le biais du systeme des timar-s est
convaincante, l'insistance sur le lien entre janissaires
et bektachisme est problématique pour la seconde
moitié du xve siecle. Comme il a été démontré depuis
plusieurs décennies, il ne semble pas que le réseau
bektachi ait été formé avant le tournant du xvie siécle,
correspondant ainsi a la premiére mention du groupe
dans un texte de Vahidi daté de 1522. L'association
des janissaires avec le Bektachisme est quant a elle
difficilement datable avant la toute fin du xvi€ siecle,
comme le souligne Gilles Veinstein ®). Ces premiers
établissements soufis sont suivis par la fondation
de complexes socio-religieux comprenant des tek-
ke-s, dés la seconde moitié du xve© et les premiéeres
décennies du xvi® siecle (chapitre 2, p. 57-67). L'im-
plication des officiels ottomans dans ce processus est
illustrée notamment par les fondations de deux des
premiers sancak-bey-s de Bosnie : Isa Bey et Iskender
Pasa. L'étude topographique de l'implantation de
ces tekke-s, essentiellement dans le cas de Sarajevo,
permet a l'auteur d’aborder le dernier point de cette
partie : le role des derviches comme fondateurs des
villes ottomanes de Bosnie. I. A.-T. nuance ici le sché-
ma en trois phases présenté par Filipovi¢ pour le sud-
est des Balkans : installation des ottomans dans les
villes héritées de la période médiévale, stabilisation
et transformation de ces premieres installations en
centres administratifs, religieux et commerciaux et,

(3) Gilles Veinstein, «Jannissaires », in Frangois Gergeon, Nicolas
Vatin, Gilles Veinsteins (éds), Dictionnaire de I'Empire ottoman,
Paris, Fayard, 2015, p. 634-635.

|

enfin, essor de ces villes balkaniques « orientalisées »
jusqu’au début du repli ottoman dans les Balkans a
la fin du xvi€ siecle. La Bosnie, territoire essentielle-
ment rural, ne peut en effet se plier a un tel schéma
etl. A-T.met en exergue le role des derviches comme
fondateurs de nouveaux noyaux urbains. Si le cas de
Sarajevo est de loin le plus approfondi dans cette
étude, en raison du nombre des sources conservées
pour cette ville qui fut la capitale de la province
jusquen 1697, le cas d’autres cités, comme Visoko
et Rugatica, est également abordé.

La seconde partie (p. 81-157), qui patit formelle-
ment d’une division en un grand nombre de chapitres,
s'attache a la question de l'islamisation de la vie so-
ciale bosniaque par Iétude des corporations (esnaf-s
en turc ottoman), de leurs aspects religieux et de leurs
liens avec les derviches. En préambule, I. A.-T. revient
sur I'un des débats les plus importants concernant
les esnaf-s : leurs liens avec les ordres derviches et la
part d’héritage des mouvements akhi-s connus pour
la période médiévale en Anatolie (p. 83-92). Lauteur
se range ici aux analyses de Mikail Bayram et défend
I'existence de liens forts entre corporations et soufis
en Bosnie ottomane par le truchement des idéaux
de la futuwwa et de structures hiérarchiques héritées
en partie des Akhis. Elle le démontre notamment
par la présentation de plusieurs traités de futuwwa
ou fiitiivvetname-s et d’autres sources comme les
secerendme-s et les pirname-s qui reprennent la silsila
ou chaine d'initiation établissant 'autorité spirituelle
du shaykh de la communauté (p. 93-112). Les pra-
tiques communes des esnaf-s et des communautés
soufies sont également analysées dans le chapitre 6
(p- 113-125). Ensuite, les rapports entre les guildes
bosniaques et les autres guildes ottomanes sont
abordés notamment par I‘étude du titre de Akhi-
Baba (p. 126-135). Originellement dévolu au shaykh
du tekke de Ahi Evren, saint patron des tanneurs, a
Kirgehir en Anatolie (p. 126-135), les représentants en
province du tekke central portait également ce titre
a partir du xvii© siecle, en Bosnie mais également en
Anatolie ou dans les provinces arabes de I'Empire.
I. A.-T. défend ici une extension précoce du role des
Akhi-Baba-s aux autres corporations en Bosnie deés
le xvi€siecle alors qu'elle n’est documentée pour
d’autres villes ottomanes qu’au siécle suivant. Dans
le huitieme chapitre (p 136-142), l'auteur revient sur
l'autre enjeu majeur des travaux sur les esnaf-s, leur
indépendance vis-a-vis de I'Etat. L'auteur soutient la
théorie d’'une grande autonomie des corporations
bosniaques, abordant brievement ce qui a été appelé
I' « Esnaf-Republic » de Sarajevo aux xviiie-xix® siecles.
Concluant cette présentation de |'établissement
du systeme des esnaf-s en Bosnie, le neuvieme

chapitre (p. 143-157) répond plus précisément a la
|

BCAI 31

BCAIl en ligne

S8

BCAI 31 (2017) Asceri¢-Todd Ines: Dervishes and Islam in Bosnia: Sufi dimensions to the Formation of Bosnian Muslim Society., recensé par Maxime Durocher
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

problématique de l'ouvrage en étudiant le role de
ces corporations dans le processus d’islamisation.
En effet, I'étude des registres ottomans de la pre-
miére moitié du xvi® siecle montre une corrélation
entre la formation des esnaf-s, I'augmentation du
nombre d’artisans et l'accroissement des foyers
musulmans dans les nouveaux centres ottomans
de Bosnie. Cela s'explique par la nature religieuse de
ces communautés et I'importance des valeurs de la
futuwwa démontrées dans les chapitres précédents.
Bien qu'elle indique qu'étre musulman n'est pas un
prérequis indispensable a I'adhésion a une guilde, une
breve analyse prosopographique souligne le nombre
de convertis de premiére ou de seconde génération
parmi les membres des corporations.

L'étude du cas particulier des Hamzevis fait
l'objet de la derniere partie de l'ouvrage (p. 159-179).
Lhistoire de ce mouvement, fondé par Hamza Bali
le Bosniaque au xvi¢ siecle, illustre I'imbrication
entre corporations, soufis et formation de la société
musulmane. Les origines de ce mouvement et les
enseignements de son fondateur sont malheureuse-
ment mal connus. Cela s'explique par deux raisons,
d'ordre théologique et pratique. La premiére est
I'appartenance des Hamzevis au réseau des Mela-
mi-Bayrami, Hamza Bali ayant été le disciple du
shaykh Melami Husam al-Din al-Angarawi (m. 1557).
Les Melamis préchaient notamment le melamet ou
blame consistant notamment a chercher la désap-
probation de la société et a bannir toute démon-
stration publique de piété. La seconde est liée aux
persécutions dont ont été l'objet les Hamzevis dans
tous les Balkans a partir de 1573. Les sources les
concernant sont alors essentiellement les ordres et
décrets impériaux ordonnant l'arrestation et la mise
a mort des partisans, en commencant par Hamza
Bali qui est jugé et condamné a mort a Istanbul en
1573.1. A-T.s'appuie sur les listes d'arrestations de la
seconde vague de persécution en 1582, limitée au
sud-est de la Bosnie ou le mouvement semble avoir
survécu a la mise a mort de son leader dans la région
de Zvornik et Tuzla, pour démontrer les liens étroits
entre Hamzevis et artisanat. Il s'agit donc selon elle
d’'un cas décole d’alliance entre une communauté
de derviches et les milieux artisans. Les implications
sociales des Hamzevis dans la formation de la société
musulmane bosniaque sont illustrées par I'étude
du tekke de Hamza Dede a Orlovici dans la méme
province de Zvornik, fondé en 1519 et documenté
par les registres des wagf-s. Si I'étude du cas des
Hamzevis semble illustrer le propos de l'auteur de
maniére intéressante, la démonstration est parfois
succincte notamment sur le lien entre le tekke de
Hamza Dede et le fondateur des Hamzevis qui, si

elle semble attrayante et fort probable, mériterait
un argumentaire plus étoffé.

Louvrage d’'Ines Asceri¢-Todd apporte donc
une étude intéressante et stimulante des modalités
d’islamisation de Bosnie et vient compléter une his-
toriographie des Balkans ottomans largement centrée
sur les territoires méridionaux de la péninsule. Lap-
proche socio-religieuse des processus d'islamisation
meérite d'étre saluée dans une littérature qui tend
parfois a limiter cette question a celle de la conversion,
notamment en contexte ottoman. Enfin, ce livre ap-
porte une remise en cause pertinente de deux thémes
importants : le role des derviches antinomiens et des
communautés plus « orthodoxes » dans la formation
de la société musulmane balkanique, ainsi que les
aspects religieux des corporations ottomanes. Un
dernier regret doit cependant étre exprimé concer-
nant ladocumentation photographique de l'ouvrage
qui est, tout comme les vestiges matériels des tekke-s
de Bosnie, tres peu mobilisée dans la démonstration.

Maxime Durocher
Doctorant, université Paris-Sorbonne

BCAI 31 99

BCAI 31 (2017) Asceri¢-Todd Ines: Dervishes and Islam in Bosnia: Sufi dimensions to the Formation of Bosnian Muslim Society., recensé par Maxime Durocher
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

