| Il. HisTOIRE |

MoIN Afzar,
The Millennial Sovereign.
Sacred Kingship & Sainthood in Islam,

New York, Columbia University Press,
2012, 343 p.
ISBN :978-0-231-16036-0.

Dans The Millennial Sovereign, Afzar Moin s'inté-
resse a la nature de la royauté dans I'empire moghol
d’Inde (1526-1857). Il en recherche les origines en
Asie centrale timouride, tout en établissant des
comparaisons avec les Safavides d’Iran (1501-1722).
Louvrage est composé d'une introduction, de cing
chapitres et d'une conclusion. Lauteur examine un
grand nombre de sources de natures différentes,
quelques fois peu utilisées par les historiens, comme
la littérature hagiographique et les sources non tex-
tuelles. Moin porte également son attention sur des
sujets généralement peu abordés par les historiens
comme, par exemple, le réle joué par l'astrologie,
l'alchimie, la divination, la magie, les miracles et les
réves. Cette recherche s'inscrit dans une démarche
d’anthropologie historico-culturelle. Elle renouvelle
les connaissances sur la maniere dont les empereurs
moghols ont exercé le pouvoir sur des sujets de reli-
gions et de croyances différentes.

Dans l'introduction «Islam and the Millennium »
(p. 1-22), Moin explique que son objectif est de faire
dialoguer deux champs majeurs de la recherche qui
ont rarement été étudiés ensemble: la royauté sacrée
et la sainteté dans l'islam. Selon Moin, les Moghols
et les Safavides « exemplified this mode of sacred
kingship » (p. 1). En effet, au cours de la période post-
mongole, un nouvel ordre socio-politique, centré
sur un réseau dordres et de sanctuaires soufis, sest
développé. Il constate que «the lives of kings were
no exception » et que «the institution of kingship
became locked in a mimetic embrace with the insti-
tution of sainthood » (p. 5). La nature de «l'autorité
sacrée » du prince ne peut étre appréhendée sans
prendre en compte ses dimensions sociales (p. 8).
Pour comprendre le recours au millénarisme des sou-
verains timourides, moghols et safavides, il faut avoir
a l'esprit, explique Moin, que, pour les populations
de cette aire culturelle, le passé était aussi important
que le présent, la divination aussi importante que la
généalogie, et I'astrologie aussi importante que I'his-
toire: «astrologers worked as annalists, and historians
served as oracles » (p. 11).

Dans le chapitre 1 « The Lord of Conjunction:
Sacrality and Sovereignty in the Age of Timur »,
(p. 23-55), Moin examine la sanctification posthume
de Tamerlan (m. 1405) en tant que «Seigneur de

la conjonction astrale » (hazrat-i sahib-qgirani), et
|

I'intérét timouride pour ‘Ali, le gendre du Prophete.
Cet intérét qui s'est manifesté au moment ou les
ordres soufis prirent de plus en plus d'importance au
cours de la période post-mongole. Dans la littérature
populaire et épique (‘Ali-nama), qui fleurit apres la
mort de Tamerlan, ‘Ali était considéré comme un
souverain combattant de I'lslam. Selon Moin, ce
modeéle princier alide a participé a Iélaboration de
la notion de « royauté sacrée ».

Le chapitre 2 « The Crown of Dreams: Sufis and
Princes in Sixteenth-Century Iran » (p. 56-93) exa-
mine la période de formation des empires moghol et
safavide qui ont donné naissance a des institutions
nouvelles, héritées de Tamerlan. Lauteur montre
comment la carriére du Timouride Babur et celle du
Safavide Shah-Isma‘il furent justifiées et légitimées par
I'interprétation des réves et des présages. lls appar-
tenaient au méme milieu historico-culturel. Babur,
fils d’'un petit souverain timouride de Transoxiane,
devint un prince cultivé, auteur d’'une autobiogra-
phie (Babur-nama), et il fut trés tolérant en matiére
religieuse. A l'inverse, Shah-lsma‘il, qui était le fils
d’un cheikh soufi alide et d’'une princesse agqoyunluy,
devint un conquérant chiite extrémiste messianiste
qui imposa ses croyances religieuses par la force.
Moin s’attarde sur deux événements « étranges »
(garib) de la vie de Babur qui ont orienté son destin.
Le futur fondateur de 'Empire moghol commence
son autobiographie par cette phrase: « In the month
of Ramadan in the year 899 [June 1494], in the prov-
ince of Fergana, in my twelfth year | became king »
(p. 60). Il avait en effet assisté ce jour-la a la mort
de son pere tombé du haut de sa forteresse dans le
ravin. Cette mort « non-naturelle » marqua l'enfant
qui la considéra comme un signe prémonitoire. Puis
ce furent les réves qui marquerent son destin. Entre
la mort « étrange » de son pére en 1494 et son «exil »
en Inde en 1513, chassé par les Uzbeks, Babur a
gouverné Samarkand, la capitale de Tamerlan. Il fit
plusieurs réves prémonitoires sur la conquéte de la
ville dans lesquels sa légitimité a y exercer le pouvoir
lui fut octroyée par Kh¥aga Ahrar, le chef de l'ordre
nagshbandi.

Le deuxieme empereur moghol, Nasir al-Din
Humaytn (r. 1508-1556) a relativement peu attiré
I'attention des chercheurs. Il fut surtout dénoncé
pour son intérét excessif pour les sciences occultes, la
magie et l'astrologie. Il est ici réhabilité par Moin dans
le chapitre 3 « The Alchemical Court: The Beginnings
of the Mughal Imperial Cult » (p. 94-129) qui montre
que Humayan a porté a son plus haut degré la sacra-
lité de la royauté moghole. Moin s'attache a étudier
plus particulierement le Qandn-i Humdyan, encore
appelé « Tag-i ‘izzat » (Couronne de la gloire), inventé

en 1532, a l'usage du prince et de ses courtisans
|

| BCAI 31 88 |
BCAI 31 (2017) Moin Afzar: The Millennial Sovereign. Sacred Kingship & Sainthood in Islam., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

(p. 113-123). Lauteur montre que le titre « Tag-i
‘izzat » était un rituel de souveraineté destiné a entrer
en compétition avec le « Tag-i haydar », symbole de
l'ordre des soufis safavides. Pour comprendre le réle
de Humayn dans le développement du concept de
royauté sacrée dans I'Empire moghol, il ne faut pas
le comparer a Babur, son pere conquérant, ni avec le
premier souverain messianique safavide, Shah-lsma'il.
La comparaison qui s'impose est avec le pere de ce
dernier, Shayh Haydar Safawi. Il n'est pas monté sur
le tréne d’lran, mais il a 1égué a ses successeurs une
«institution sacrée », constituée d’'un ensemble de
dévots marqués par un embléme sacré, le « Tag-i
haydar ». Comme dans le cas Shayh Haydar Safawi,
I'héritage symbolique et sacré de Humayln permit a
son fils de prétendre a une naissance « miraculeuse ».

Galal al-Din Muhammad Akbar, le fils de
Humayun, est décrit dans le chapitre suivant, « The
Millennial Sovereign: The Troubled Unveiling of the
Savior Monarch » (p. 130-169), comme le souverain
sacré par excellence de la dynastie. Moin explique
que les formes de la souveraineté sacrée d’Akbar
étaient flexibles. Il s’agissait de les adapter au milieu
pluri-religieux indien. Son regne coincida avec le
«moment millénariste de I'islam » au cours duquel
le culte impérial fut a son apogée. Akbar fonda un
programme impérial, « la divine religion » (din-i ilahi).
Il considérait qu'il y avait dans toutes les religions des
préceptes que I'islam pouvait retenir. En 1579, il fit
venir a sa cour des prétres de 'Ordre de Saint Paul
de Goa. La religion instaurée par I'empereur moghol
était un amalgame d'islam, d’hindouisme et de chris-
tianisme. Le programme impérial d’Akbar reposait sur
une série de rituels qui avaient pour objectif de lier les
initiés au souverain. Il eut néanmoins des détracteurs
parmi ses proches qui condamnérent les actions
d’Akbar; leurs écrits sont les principales sources
d’information sur ses activités. Cependant, ce sont
ces initiés qui ont modelé le portrait de 'empereur
moghol en «roi saint ». D’autres facteurs ont exercé
une influence sur Akbar, en particulier les ordres
soufis et les autres pouvoirs impériaux, comme les
Safavides d’Iran. Pendant tout le regne d’Akbar, les
cheikhs chishtis de Sikri ont été la source d'inspiration
spirituelle et les alliés de la dynastie. Ils 'appelaient le
«calife de 'Age » et le vénéraient comme un saint sou-
verain. Des cheikhs Nuqtavis, fuyant les persécutions
dont ils faisaient 'objet en Iran, se réfugierent a la cour
d’Akbar. Bada'ani, savant et historien de la cour, rap-
porte qu'en 1576 un membre de la secte vint en Inde
parce que: «itis a wide place, where there isan open
field for all licentiousness » (p. 165). Le messianisme
alide que les Nugtavis offraient aux Moghols était
important dans leur compétition avec les Safavides.

Comme le fait remarquer Moin, I'lnde nétait pas la
|

terre de ‘Ali, mais celle de Rama, le roi mythique de
I'Inde antique. Dés lors, il n'est pas étonnant qu’une
traduction persane de sa geste (Ramayana) ait été
commanditée par Akbar. Elle fut rédigée par Bada'tni
et illustrée dans les ateliers de I'empereur qui était
considéré comme une réincarnation de Rama.

Létude du régne de Gahangir (r. 1605-1627) dans
«The Throne of Time: The Painted Miracles of the
Saint Emperor » (p. 170-210) est largement basée sur
des sources iconographiques. Moin, dans une partie
de ce chapitre intitulée « The sacred medium of pain-
ting » (p. 185-189), explique que la peinture est un art
«scripturaire » dans lequel le savoir divin et sacré peut
se transmettre, a I'image de Mani, considéré comme
le maitre des arts visuels. Le titre « Mani de I'age »
était convoité par beaucoup d’artistes musulmans, et,
dans le cas des Moghols, aussi par des hindous. Deux
portraits de Gahangir, peints vers 1614, décrivent sa
généalogie messianique. Dans I'un d’entre eux, il tient
le portait de son pere Akbar, et, dans l'autre, celui de
sa «meére », la vierge Marie. Ces images ne sont pas
seulement des allégories, elles sont le médium du
pouvoir miraculeux de Gahangir. Elles étaient des-
tinées au cercle de ses disciples, en d'autres termes,
ces portraits étaient des rituels peints. lls exprimaient
sous une forme visuelle la sainteté de I'empereur. En
revanche, les chroniques qui relataient sa mémoire de
souverain agissant dans le siecle, étaient destinées a
un large public. Les portraits font référence a I'abou-
tissement mystique de Gahangir.

La conclusion (« The graffiti Under the Throne »,
p. 211-240) est consacrée aux deux derniers « grands
Moghols », Shah-Gahan et Awrengzeb. Sah-Gahan
(r. 1627-1658) a, lui aussi, revendiqué une autorité
charismatique en adoptant le titre « Second seigneur
de la conjonction astrale » (hazrat-i sahib-girani-i
tant), s'inscrivant en continuité avec Tamerlan. Il
lanca une ambitieuse campagne militaire pour
reconquérir son domaine ancestral, mais sans résultat.
Dans la recherche contemporaine, il n'est pas connu
pour son millénarisme mais plutét, comme le fait
remarquer Moin, pour avoir établi une « Islamic poli-
tical culture » (p. 212). Cependant, ce n'est que vers la
fin de son regne qu'il s'est tourné vers un islam plus
orthodoxe. Shah-Gahan a poursuivi le style artistique
inauguré par son pere. Il existe de nombreuses pein-
tures qui montrent I'empereur entouré des mémes
symboles de sainteté. |l apparait auréolé d'un disque
solaire, il tient le globe terrestre entre ses mains, des
lions et des agneaux gisent en paix a ses pieds. A vrai
dire, ces symboles pourraient figurer sur des représen-
tations de saints, quelle que soit leur religion. Shah-
Gahan finit sa vie prisonnier dans son propre palais,
son pouvoir ayant été usurpé par son fils le « pieux »

Awrengzeb. Celui-ci, frequemment décrit comme
|

BCAI 31 89
BCAI 31 (2017) Moin Afzar: The Millennial Sovereign. Sacred Kingship & Sainthood in Islam., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

un roi zélote, pratiqua une politique fondée sur un
islam légaliste, en opposition avec I'islam syncrétique
de ses prédécesseurs. Il abandonna les célébrations
de Nawriz, le patronage artistique, etc. Sa répression
contre les non-musulmans est devenue légendaire. La
réforme islamique d’Awrengzeb, qui se manifesta par
un enseignement religieux intense dans les madrasas
de Deoband, créa un nouveau corps social d'ulémas.
Ce mouvement de «renouveau sunnite » aurait
généré la chute de 'Empire moghol, et la fin d’'une
royauté sacrée musulmane.

Il est dommage que Moin ne soit pas allé plus
loin dans ses analyses sur le role du facteur religieux
a cette période cruciale de I'histoire de I'Empire mo-
ghol. Par ailleurs, I'auteur montre les relations étroites
entre une sainteté héréditaire et le pouvoir politique
du prince. Il ne met cependant pas suffisamment
en relief la contestation de cette royauté sacrée en
contexte islamique. Cette notion fut contestée non
seulement a partir de Gahangir, mais aussi a l'époque
d’Akbar. Malgré ces quelques remarques, le livre de
Moin est un apport majeur a I'histoire de 'Empire
moghol parce qu'il traite d'un sujet controversé. Une
royauté sacrée est-elle possible en Islam?

[l faut aussi souligner I'apport de cet ouvrage
du point de vue méthodologique. Moin utilise un
vaste corpus documentaire dans lequel figurent des
sources textuelles peu utilisées, comme les ouvrages
de magie, d’astrologie, les textes hagiographiques et,
surtout, les sources iconographiques. Moin montre
a travers ses fines analyses anthropologiques des
peintures et des portraits dempereurs a quel point
les arts visuels permettent d’enrichir la matiere
historique. Ce livre, tout comme l'ouvrage de Lisa
Balabanlilar (Imperial Identity in the Mughal Empire.
Memory and Dynastic Politics in Early Modern South
and Central Asia, Londres, Tauris, 2012) s'inscrit dans
le renouveau des recherches sur 'Empire moghol
(voir compte rendu dans BCAI n® 29 http://www.ifao.
egnet.net/bcai/29/28).

Denise Aigle
E.PH.E. - Paris

BCAI 31 90

BCAI 31 (2017) Moin Afzar: The Millennial Sovereign. Sacred Kingship & Sainthood in Islam., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

