
	 BCAI 31	 88

III. Histoire

Moin �Afzar,  
The Millennial Sovereign.  
Sacred Kingship & Sainthood in Islam, 

New York, Columbia University Press,  
2012,  343 p.  
ISBN :978-0-231-16036-0.

Dans The Millennial Sovereign, Afzar Moin s’inté-
resse à la nature de la royauté dans l’empire moghol 
d’Inde (1526-1857). Il en recherche les origines en 
Asie centrale timouride, tout en établissant des 
comparaisons avec les Safavides d’Iran (1501-1722). 
L’ouvrage est composé d’une introduction, de cinq 
chapitres et d’une conclusion. L’auteur examine un 
grand nombre de sources de natures différentes, 
quelques fois peu utilisées par les historiens, comme 
la littérature hagiographique et les sources non tex-
tuelles. Moin porte également son attention sur des 
sujets généralement peu abordés par les historiens 
comme, par exemple, le rôle joué par l’astrologie, 
l’alchimie, la divination, la magie, les miracles et les 
rêves. Cette recherche s’inscrit dans une démarche 
d’anthropologie historico-culturelle. Elle renouvelle 
les connaissances sur la manière dont les empereurs 
moghols ont exercé le pouvoir sur des sujets de reli-
gions et de croyances différentes.

Dans l’introduction « Islam and the Millennium » 
(p. 1-22), Moin explique que son objectif est de faire 
dialoguer deux champs majeurs de la recherche qui 
ont rarement été étudiés ensemble : la royauté sacrée 
et la sainteté dans l’islam. Selon Moin, les Moghols 
et les Safavides « exemplified this mode of sacred 
kingship » (p. 1). En effet, au cours de la période post-
mongole, un nouvel ordre socio-politique, centré 
sur un réseau d’ordres et de sanctuaires soufis, s’est 
développé. Il constate que « the lives of kings were 
no exception » et que « the institution of kingship 
became locked in a mimetic embrace with the insti-
tution of sainthood » (p. 5). La nature de « l’autorité 
sacrée » du prince ne peut être appréhendée sans 
prendre en compte ses dimensions sociales (p. 8). 
Pour comprendre le recours au millénarisme des sou-
verains timourides, moghols et safavides, il faut avoir 
à l’esprit, explique Moin, que, pour les populations 
de cette aire culturelle, le passé était aussi important 
que le présent, la divination aussi importante que la 
généalogie, et l’astrologie aussi importante que l’his-
toire : « astrologers worked as annalists, and historians 
served as oracles » (p. 11).

Dans le chapitre 1 « The Lord of Conjunction: 
Sacrality and Sovereignty in the Age of Timur », 
(p. 23-55), Moin examine la sanctification posthume 
de Tamerlan (m. 1405) en tant que « Seigneur de 
la conjonction astrale » (ḥaẓrat-i ṣāḥib-qīrānī), et 

l’intérêt timouride pour ‘Alī, le gendre du Prophète. 
Cet intérêt qui s’est manifesté au moment où les 
ordres soufis prirent de plus en plus d’importance au 
cours de la période post-mongole. Dans la littérature 
populaire et épique (‘Alī-nāma), qui fleurit après la 
mort de Tamerlan, ‘Alī était considéré comme un 
souverain combattant de l’Islam. Selon Moin, ce 
modèle princier alide a participé à l’élaboration de 
la notion de « royauté sacrée ».

Le chapitre 2 « The Crown of Dreams: Sufis and 
Princes in Sixteenth-Century Iran » (p. 56-93) exa-
mine la période de formation des empires moghol et 
safavide qui ont donné naissance à des institutions 
nouvelles, héritées de Tamerlan. L’auteur montre 
comment la carrière du Timouride Bābur et celle du 
Safavide Shāh-Ismā‘īl furent justifiées et légitimées par 
l’interprétation des rêves et des présages. Ils appar-
tenaient au même milieu historico-culturel. Bābur, 
fils d’un petit souverain timouride de Transoxiane, 
devint un prince cultivé, auteur d’une autobiogra-
phie (Bābur-nāma), et il fut très tolérant en matière 
religieuse. À l’inverse, Shāh-Ismā‘īl, qui était le fils 
d’un cheikh soufi alide et d’une princesse aqqoyunlu, 
devint un conquérant chiite extrémiste messianiste 
qui imposa ses croyances religieuses par la force. 
Moin s’attarde sur deux événements « étranges » 
(ġarīb) de la vie de Bābur qui ont orienté son destin. 
Le futur fondateur de l’Empire moghol commence 
son autobiographie par cette phrase : « In the month 
of Ramadan in the year 899 [June 1494], in the prov-
ince of Fergana, in my twelfth year I became king » 
(p. 60). Il avait en effet assisté ce jour-là à la mort 
de son père tombé du haut de sa forteresse dans le 
ravin. Cette mort « non-naturelle » marqua l’enfant 
qui la considéra comme un signe prémonitoire. Puis 
ce furent les rêves qui marquèrent son destin. Entre 
la mort « étrange » de son père en 1494 et son « exil » 
en Inde en 1513, chassé par les Uzbeks, Bābur a 
gouverné Samarkand, la capitale de Tamerlan. Il fit 
plusieurs rêves prémonitoires sur la conquête de la 
ville dans lesquels sa légitimité à y exercer le pouvoir 
lui fut octroyée par Khwāǧa Aḥrar, le chef de l’ordre 
naqshbandi.

Le deuxième empereur moghol, Nāṣir al-Dīn 
Humāyūn (r. 1508-1556) a relativement peu attiré 
l’attention des chercheurs. Il fut surtout dénoncé 
pour son intérêt excessif pour les sciences occultes, la 
magie et l’astrologie. Il est ici réhabilité par Moin dans 
le chapitre 3 « The Alchemical Court: The Beginnings 
of the Mughal Imperial Cult » (p. 94-129) qui montre 
que Humāyūn a porté à son plus haut degré la sacra-
lité de la royauté moghole. Moin s’attache à étudier 
plus particulièrement le Qānūn-i Humāyūn, encore 
appelé « Tāǧ-i ‘izzat » (Couronne de la gloire), inventé 
en 1532, à l’usage du prince et de ses courtisans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Moin Afzar: The Millennial Sovereign. Sacred Kingship & Sainthood in Islam., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 89

III. Histoire

(p. 113-123). L’auteur montre que le titre « Tāǧ-i 
‘izzat » était un rituel de souveraineté destiné à entrer 
en compétition avec le « Tāǧ-i ḥaydar », symbole de 
l’ordre des soufis safavides. Pour comprendre le rôle 
de Humāyūn dans le développement du concept de 
royauté sacrée dans l’Empire moghol, il ne faut pas 
le comparer à Bābur, son père conquérant, ni avec le 
premier souverain messianique safavide, Shāh-Ismā‘īl. 
La comparaison qui s’impose est avec le père de ce 
dernier, Shayḫ Ḥaydar Ṣafawī. Il n’est pas monté sur 
le trône d’Iran, mais il a légué à ses successeurs une 
« institution sacrée », constituée d’un ensemble de 
dévots marqués par un emblème sacré, le « Tāǧ-i 
ḥaydar ». Comme dans le cas Shayḫ Ḥaydar Ṣafawī, 
l’héritage symbolique et sacré de Humāyūn permit à 
son fils de prétendre à une naissance « miraculeuse ».

Ǧalāl al-Dīn Muḥammad Akbar, le fils de 
Humāyūn, est décrit dans le chapitre suivant, « The 
Millennial Sovereign: The Troubled Unveiling of the 
Savior Monarch » (p. 130-169), comme le souverain 
sacré par excellence de la dynastie. Moin explique 
que les formes de la souveraineté sacrée d’Akbar 
étaient flexibles. Il s’agissait de les adapter au milieu 
pluri-religieux indien. Son règne coïncida avec le 
« moment millénariste de l’islam » au cours duquel 
le culte impérial fut à son apogée. Akbar fonda un 
programme impérial, « la divine religion » (dīn-i ilāhī). 
Il considérait qu’il y avait dans toutes les religions des 
préceptes que l’islam pouvait retenir. En 1579, il fit 
venir à sa cour des prêtres de l’Ordre de Saint Paul 
de Goa. La religion instaurée par l’empereur moghol 
était un amalgame d’islam, d’hindouisme et de chris-
tianisme. Le programme impérial d’Akbar reposait sur 
une série de rituels qui avaient pour objectif de lier les 
initiés au souverain. Il eut néanmoins des détracteurs 
parmi ses proches qui condamnèrent les actions 
d’Akbar ; leurs écrits sont les principales sources 
d’information sur ses activités. Cependant, ce sont 
ces initiés qui ont modelé le portrait de l’empereur 
moghol en « roi saint ». D’autres facteurs ont exercé 
une influence sur Akbar, en particulier les ordres 
soufis et les autres pouvoirs impériaux, comme les 
Safavides d’Iran. Pendant tout le règne d’Akbar, les 
cheikhs chishtis de Sikri ont été la source d’inspiration 
spirituelle et les alliés de la dynastie. Ils l’appelaient le 
« calife de l’Âge » et le vénéraient comme un saint sou-
verain. Des cheikhs Nuqtavis, fuyant les persécutions 
dont ils faisaient l’objet en Iran, se réfugièrent à la cour 
d’Akbar. Badā’ūnī, savant et historien de la cour, rap-
porte qu’en 1576 un membre de la secte vint en Inde 
parce que : « it is a wide place, where there is an open 
field for all licentiousness » (p. 165). Le messianisme 
alide que les Nuqtavis offraient aux Moghols était 
important dans leur compétition avec les Safavides. 
Comme le fait remarquer Moin, l’Inde n’était pas la 

terre de ‘Alī, mais celle de Rāmā, le roi mythique de 
l’Inde antique. Dès lors, il n’est pas étonnant qu’une 
traduction persane de sa geste (Rāmāyana) ait été 
commanditée par Akbar. Elle fut rédigée par Badā’ūnī 
et illustrée dans les ateliers de l’empereur qui était 
considéré comme une réincarnation de Rāmā. 

L’étude du règne de Ǧahāngīr (r. 1605-1627) dans 
« The Throne of Time: The Painted Miracles of the 
Saint Emperor » (p. 170-210) est largement basée sur 
des sources iconographiques. Moin, dans une partie 
de ce chapitre intitulée « The sacred medium of pain-
ting » (p. 185-189), explique que la peinture est un art 
« scripturaire » dans lequel le savoir divin et sacré peut 
se transmettre, à l’image de Mani, considéré comme 
le maître des arts visuels. Le titre « Mani de l’âge » 
était convoité par beaucoup d’artistes musulmans, et, 
dans le cas des Moghols, aussi par des hindous. Deux 
portraits de Ǧahāngīr, peints vers 1614, décrivent sa 
généalogie messianique. Dans l’un d’entre eux, il tient 
le portait de son père Akbar, et, dans l’autre, celui de 
sa « mère », la vierge Marie. Ces images ne sont pas 
seulement des allégories, elles sont le médium du 
pouvoir miraculeux de Ǧahāngīr. Elles étaient des-
tinées au cercle de ses disciples, en d’autres termes, 
ces portraits étaient des rituels peints. Ils exprimaient 
sous une forme visuelle la sainteté de l’empereur. En 
revanche, les chroniques qui relataient sa mémoire de 
souverain agissant dans le siècle, étaient destinées à 
un large public. Les portraits font référence à l’abou-
tissement mystique de Ǧahāngīr.

La conclusion (« The graffiti Under the Throne », 
p. 211-240) est consacrée aux deux derniers « grands 
Moghols », Shāh-Ǧahān et Awrengzeb. Šāh-Ǧahān 
(r. 1627-1658) a, lui aussi, revendiqué une autorité 
charismatique en adoptant le titre « Second seigneur 
de la conjonction astrale » (ḥaẓrat-i ṣāḥib-qīrānī-i 
ṯānī), s’inscrivant en continuité avec Tamerlan. Il 
lança une ambitieuse campagne militaire pour 
reconquérir son domaine ancestral, mais sans résultat. 
Dans la recherche contemporaine, il n’est pas connu 
pour son millénarisme mais plutôt, comme le fait 
remarquer Moin, pour avoir établi une « Islamic poli-
tical culture » (p. 212). Cependant, ce n’est que vers la 
fin de son règne qu’il s’est tourné vers un islam plus 
orthodoxe. Shāh-Ǧahān a poursuivi le style artistique 
inauguré par son père. Il existe de nombreuses pein-
tures qui montrent l’empereur entouré des mêmes 
symboles de sainteté. Il apparaît auréolé d’un disque 
solaire, il tient le globe terrestre entre ses mains, des 
lions et des agneaux gisent en paix à ses pieds. À vrai 
dire, ces symboles pourraient figurer sur des représen-
tations de saints, quelle que soit leur religion. Shāh-
Ǧahān finit sa vie prisonnier dans son propre palais, 
son pouvoir ayant été usurpé par son fils le « pieux » 
Awrengzeb. Celui-ci, fréquemment décrit comme 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Moin Afzar: The Millennial Sovereign. Sacred Kingship & Sainthood in Islam., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 90

III. Histoire

un roi zélote, pratiqua une politique fondée sur un 
islam légaliste, en opposition avec l’islam syncrétique 
de ses prédécesseurs. Il abandonna les célébrations 
de Nawrūz, le patronage artistique, etc. Sa répression 
contre les non-musulmans est devenue légendaire. La 
réforme islamique d’Awrengzeb, qui se manifesta par 
un enseignement religieux intense dans les madrasas 
de Deoband, créa un nouveau corps social d’ulémas. 
Ce mouvement de « renouveau sunnite » aurait 
généré la chute de l’Empire moghol, et la fin d’une 
royauté sacrée musulmane. 

Il est dommage que Moin ne soit pas allé plus 
loin dans ses analyses sur le rôle du facteur religieux 
à cette période cruciale de l’histoire de l’Empire mo-
ghol. Par ailleurs, l’auteur montre les relations étroites 
entre une sainteté héréditaire et le pouvoir politique 
du prince. Il ne met cependant pas suffisamment 
en relief la contestation de cette royauté sacrée en 
contexte islamique. Cette notion fut contestée non 
seulement à partir de Ǧahāngīr, mais aussi à l’époque 
d’Akbar. Malgré ces quelques remarques, le livre de 
Moin est un apport majeur à l’histoire de l’Empire 
moghol parce qu’il traite d’un sujet controversé. Une 
royauté sacrée est-elle possible en Islam ?

Il faut aussi souligner l’apport de cet ouvrage 
du point de vue méthodologique. Moin utilise un 
vaste corpus documentaire dans lequel figurent des 
sources textuelles peu utilisées, comme les ouvrages 
de magie, d’astrologie, les textes hagiographiques et, 
surtout, les sources iconographiques. Moin montre 
à travers ses fines analyses anthropologiques des 
peintures et des portraits d’empereurs à quel point 
les arts visuels permettent d’enrichir la matière 
historique. Ce livre, tout comme l’ouvrage de Lisa 
Balabanlilar (Imperial Identity in the Mughal Empire. 
Memory and Dynastic Politics in Early Modern South 
and Central Asia, Londres, Tauris, 2012) s’inscrit dans 
le renouveau des recherches sur l’Empire moghol 
(voir compte rendu dans BCAI no 29 http://www.ifao.
egnet.net/bcai/29/28).

Denise Aigle 
E.P.H.E. - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Moin Afzar: The Millennial Sovereign. Sacred Kingship & Sainthood in Islam., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

