
	 BCAI 31	 65

III. Histoire

Edgington �Susan B., Garcia-Guijarro Luis (éd.),  
Jerusalem the Golden.  
The Origins and Impact of the First Crusade, 

Turnhout, Brepols (Outremer. Studies in the 
Crusades and the Latin East 3), 
2014, 384 p. 
ISBN : 9782503551722

À la fin des années 1990, à l’occasion des neuf 
cents ans de la première croisade (1095-1099), de 
nombreuses manifestations scientifiques furent 
organisées. Plusieurs recueils rassemblant les travaux 
qui y avaient été alors présentés permirent de faire 
le point sur l’historiographie des dernières décennies 
consacrée à cet événement majeur tant de l’histoire 
de l’Europe chrétienne que de celle du Proche-Orient 
islamique. Aussi surprenant que cela puisse paraître, 
le présent ouvrage intitulé Jerusalem the Golden. 
The Origins and Impact of the First Crusade, bien 
que seulement publié en 2014, est le fruit de l’une 
de ces manifestations scientifiques. Il rassemble, en 
effet, pour partie, sous une forme révisée, des contri-
butions qui furent présentées lors d’un colloque 
tenu à Huesca, en Espagne, quinze ans plus tôt, en 
septembre 1999, et pour partie des contributions 
originales, spécialement rédigées pour venir enrichir 
et compléter ce volume tardivement publié.

L’introduction de Susan B. Edgington revient sur 
l’historiographie de la première croisade telle qu’elle 
s’est développée – essentiellement dans le monde 
anglo-saxon – depuis la tenue des conférences 
commémoratives, dans le contexte plus global d’un 
monde entré de plein pied depuis dans l’ère du « Choc 
des civilisations » et d’internet. On regrettera dans cet 
exercice de synthèse, toujours difficile, l’absence de 
références à l’historiographie récente autre qu’anglo-
phone, pas plus que – à l’exception du remarquable 
article de Konrad Hirschler (1) – la prise en compte de 
la « vision de l’Autre » à travers les écrits des historiens 
arabisants, et encore moins arabophones.

Dix-neuf contributions composent ce volume. 
Elles sont regroupées en quatre grandes thématiques 
qui, suivant un séquençage chronologique, entendent 
embrasser la première croisade dans sa globalité et 
éclairer ses origines, son déroulement, ses consé-
quences et, enfin, le processus de « mémorialisation » 
dont elle a pu faire l’objet (2). 

(1)  Hirschler (K.), « The Jerusalem Conquest of 492/1099 in the 
Medieval Arabic Historiography of the Crusades: From Regional 
Plurality to Islamic Narrative », Crusades 13, 2014, p. 37-76.
(2)  On trouve une discussion particulièrement intéressante sur 
le rapport entre croisade et mémoire ainsi que de nombreuses 
pistes de recherche dans, Zouache (A.), « Croisade, mémoire et 

La première partie thématique de l’ouvrage, inti-
tulée The Origins and Background of the First crusade, 
revient sur le contexte à la fois idéologique, politique, 
et culturel qui a servi de ferment à la première croi-
sade au cours du dernier quart du xie siècle. Certains 
aspects du contexte, notamment idéologique, font 
encore débat aujourd’hui, comme le montrent les 
contributions de H.E.J. Cowdrey et de J. Flori, qui se 
répondent et s’opposent en partie, notamment sur 
la nature même de la croisade et son assimilation ou 
non à un pèlerinage en armes. Dès l’introduction de 
son article, Cowdrey prend position, affirmant avec 
force, que « (…) dans ses origines et son dévelop-
pement, du début à la fin, la Première Croisade eut, 
dans des proportions grossièrement équivalentes, à 
la fois le caractère d’un pèlerinage armé et celui d’une 
guerre sainte ». La contribution de Cowdrey insiste 
notamment sur l’existence, dès le dernier quart du 
xie siècle, d’un discours pontifical assurant la pro-
motion et l’expansion de l’idée selon laquelle le fait 
de mourir au combat, les armes à la main, au cours 
d’une guerre juste (entendue contre les Sarrasins, les 
Hongrois ou les peuples nordiques), permettait aux 
combattants, en qualité de martyrs, d’entrer immé-
diatement au paradis et d’être récompensés par la 
vie éternelle. D’une manière plus générale, Cowdrey 
questionne l’évolution du concept pontifical de « vio-
lence juste » (just violence) vers celui de « violence 
méritoire » (meritorious violence), – dans un sens de 
guerre approuvée par Dieu – comme moyens indi-
viduel et collectif d’atteindre le Salut, un processus 
dont la croisade serait l’expression voire l’aboutisse-
ment. Pour Cowdrey, les concepts de croisade et de 
guerre juste grandirent ensemble, s’enrichirent l’un 
l’autre pour finir, à partir du xiie siècle, par se complé-
ter, « laissant pour longtemps à l’Europe chrétienne 
un héritage ambivalent ».

La première croisade culmine en juillet 1099 
avec la prise de Jérusalem. Mais, quelle place occu-
pait réellement la ville dans les motivations des 
premiers croisés au moment de leur départ ? Hau-
tement symbolique pour les uns, ou au contraire, 
possédant une faible charge idéologique pour les 
autres, la part exacte que la ville de Jérusalem a pu 
prendre dans les motivations des premiers croisés 
demeure encore un sujet de débat chez les historiens. 
Comme le remarque J. Flori, la ville de Jérusalem est 
omniprésente dans la plupart des documents rela-
tifs à la première croisade (discours, chartes, lettres 
et chroniques). Contrairement à Cowdrey, Flori 
refuse catégoriquement l’assimilation de la croisade 

guerre : perspective de recherche », Bibliothèque de l’École des 
Chartes 168, 2010, p. 517-537.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Edgington Susan B., Garcia-Guijarro Luis (éd.): Jerusalem the Golden. The Origins and Impact of the First Crusade., recensé par Mathieu Eychenne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 66

III. Histoire

à un pèlerinage aux lieux saints, fût-il armé. Il iden-
tifie, dans son article, trois principales motivations 
spirituelles comme étant autant de « facteurs de 
sacralisation de la croisade » : la reconquête de la 
Jérusalem terrestre, l’entrée dans la Jérusalem Céleste, 
et la construction de la Jérusalem spirituelle. La 
reconquête de la Jérusalem terrestre insistait sur la 
notion de « guerre sacralisée », soulignant le carac-
tère éminemment guerrier de l’expédition, plus que 
des pèlerins et des pénitents, tous les guerriers se 
considéraient en effet comme des milites Christi, des 
combattants du Christ et de la Foi. S’assurer l’entrée 
dans la Jérusalem Céleste relevait plutôt d’une vision 
eschatologique de la ville. Flori plaide d’ailleurs ici 
pour une prise en compte renouvelée de l’attente 
apocalyptique ou millénariste, considérant qu’elle 
revêtait, dès le milieu du xie siècle, les contours d’un 
véritable mouvement de masse. Enfin, la construc-
tion de la Jérusalem spirituelle souligne le fait que la 
première croisade avait une indéniable dimension 
de « guerre missionnaire ». Ainsi, Flori montre que la 
première croisade était tout à la fois, dans la mentalité 
des chevaliers qui y prirent part, une guerre de recon-
quête chrétienne, une guerre sainte à connotation 
eschatologique et une guerre de religion destinée 
à favoriser la conversion mais que  « (…) les croisés 
qui, jusqu’ici et dès leur départ se percevaient avant 
tout comme des milites Christi, prennent conscience, 
après leur conquête de la ville sainte et en l’absence de 
toute manifestation tangibles d’une autre Jérusalem, 
d’être aussi des pèlerins (…). » (p. 50).

L’article de M. Rojas propose une large réflexion 
sur la conduite opérationnelle de la guerre elle-
même. L’auteur expose ainsi le contexte intellectuel 
et culturel de la première croisade, notamment à 
travers la culture stratégique et tactique des guerriers 
au xie siècle. 

Dans quelle mesure la première croisade inter-
férait-elle avec les intérêts politiques et commer-
ciaux en Méditerranée des différentes républiques 
maritimes italiennes (Gênes, Venise, Pise et Amalfi) 
qui en assurèrent en grande partie la logistique et le 
financement ? À différents niveaux, ces républiques 
italiennes entretenaient des liens et des relations avec 
Byzance et/ou avec les pouvoirs musulmans d’Égypte 
et du Levant. Pour M. Carr, la nature et l’intensité de 
leur engagement dans la croisade apparaissent ainsi 
comme la difficile recherche d’un équilibre entre 
préservation de ces intérêts propres et participation 
à une entreprise collective engageant la chrétienté 
toute entière. Ainsi explique-t-il les réticences de 
Venise et Amalfi à s’engager dans l’entreprise (les deux 
républiques entretenant de profitables relations avec 
les pouvoirs musulmans et Byzance), et, au contraire, 
l’indéniable enthousiasme de Pise et Gênes (dont 

l’histoire commune avec l’islam était plus conflic-
tuelle et leurs liens avec Byzance nettement plus 
distendus).

Le dernier texte de cette thématique évalue 
l’importance de la croisade dans le débat interne à 
l’Église latine. R. Somerville insiste sur l’importance 
relative de la croisade telle qu’elle se dégage de son 
étude des actes de la dizaine de conciles – dont celui 
de Clermont en 1095 – qui se tinrent au cours du 
pontificat d’Urbain II (1088-99), une documentation 
répartie de façon inéquitable entre les différentes 
assemblées comme le déplore l’auteur. Il apparaît 
toutefois que la croisade n’était ni la seule, ni forcé-
ment la principale préoccupation de l’Église à la fin 
du xie siècle. À Clermont, par exemple, le schisme 
pontifical et les troubles au sein même de l’Église 
latine entraînèrent un grand nombre de règlements 
relatifs aux nominations canoniques aux charges 
ecclésiastiques ou à la place des laïcs dans les affaires 
de l’Église. 

Le déroulement de la première croisade elle-
même (The Course of the Crusade) est au cœur des 
contributions de la deuxième partie de l’ouvrage. La 
contribution de J. Riley-Smith revient sur la question 
des liens idéologiques entre pèlerinage et croisade 
précédemment initiée par Cowdrey et Flori. Pour 
Riley-Smith, si la croisade utilise bien les traditions 
des pèlerinages du xie siècle, elle n’en est en aucun 
cas une excroissance et, dès son origine, elle s’en 
distingue clairement et constitue un nouveau départ. 
Sa contribution revient notamment sur la question 
du port d’arme. Pour Riley-Smith, les pèlerins de la 
première croisade, censés voyager sans armes, étaient 
pourtant armés. En la matière, il considère toutefois 
que la première croisade n’a pas établi une nouvelle 
norme : une fois Jérusalem prise, les règles ordinaires 
du pèlerinage prévalurent de nouveau, les pèlerins 
retournant à un état désarmé alors même que le che-
min du retour vers l’Europe était des plus périlleux. 
Riley-Smith expose le modèle particulier par lequel 
les pèlerins, dans le cadre de la croisade, eurent, selon 
lui, accès aux armes : ils n’étaient pas volontaires à une 
action militaire avant d’avoir rempli leurs obligations 
religieuses en visitant les lieux saints à l’intérieur et 
autour de Jérusalem. 

L’article de J. Bronstein revient sur un événement 
polémique de la première croisade : les massacres et 
persécutions perpétrés, au printemps 1096, contre 
les communautés juives par des bandes de croisés, 
de pauvres, mais aussi des citoyens, encadrés par 
des chevaliers expérimentés. Ces actes de violence 
n’eurent pas lieu en Terre Sainte mais en Europe 
même, dans la vallée du Rhin notamment, à Speyer, 
Mayence, Worms, Cologne, Metz, Trier, Regensburg 
et jusqu’à Prague. Les motivations des croisés ayant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Edgington Susan B., Garcia-Guijarro Luis (éd.): Jerusalem the Golden. The Origins and Impact of the First Crusade., recensé par Mathieu Eychenne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 67

III. Histoire

perpétré ces exactions anti-juives demeurent une 
source de débat historiographique. Comme l’expose 
Bronstein, c’est l’intentionnalité des actes, les motiva-
tions des croisés et, par-delà, l’idéologie même de la 
croisade qui sont ici questionnées. Sur ces trois points, 
comme le souligne l’auteur, Riley-Smith s’oppose 
à Kedar en affirmant que les pillages et extorsions 
contre les juifs ne furent jamais des buts affirmés 
des croisés mais plutôt des moyens, communs alors, 
d’approvisionner une armée sous-équipée, et que, 
pas plus le désir de venger la crucifixion du Christ en 
s’attaquant aux juifs que l’ambition de les convertir 
par la force n’ont été des motivations crédibles faisant 
partie intégrante de l’idéologie des croisés. Notant 
que la question des conversions forcées est devenue 
centrale ces dernières années dans l’historiographie 
de la croisade comme dans celle de l’histoire juive, 
Bronstein montre que, concernant les persécutions 
de 1096, les études les plus récentes semblent finale-
ment privilégier l’idée que leur but principal fut tout 
simplement le massacre, et non la conversion de 
masse. En effet, le choix de la conversion ne semble 
en réalité avoir été proposé qu’à un nombre restreint 
d’individus, ceux ayant des relations personnelles 
avec des notables chrétiens locaux, et seulement en 
certaines circonstances. 

Loin de se présenter comme un mouvement 
militaire uni et solidaire mu par un même but, l’armée 
de la première croisade fut en réalité traversée par 
les tensions et dissensions internes sur lesquelles se 
concentre l’article de J. France. Le cheminement de 
cette armée, d’Antioche à Jérusalem, entre juin 1098 
et juillet 1099, fut long et chaotique et J. France ex-
pose les raisons matérielles, diplomatiques, politiques, 
environnementales permettant d’expliquer le retard 
pris par les croisés après la prise d’Antioche, fin juin 
1098 – les chefs militaires ne s’accordèrent pour faire 
route vers Jérusalem qu’en novembre 1098 et l’armée 
ne s’y dirigea pas avant janvier 1099. J. France met 
notamment l’accent sur le violent conflit qui éclata 
entre Bohémond et le comte Raymond de Toulouse 
après la prise d’Antioche, et sur les intérêts divergents 
qui se manifestèrent dès lors. La dispute entraîna 
d’abord la dispersion des troupes, détournant la 
croisade de son but et la mettant même entièrement 
en péril. À partir de janvier 1099, la réconciliation fut 
partiellement scellée et un modus vivendi fut trouvé 
lorsque Raymond de Toulouse parvint à convaincre 
les principaux autres chefs militaires de se placer sous 
son commandement, au moins jusqu’à la capture de 
Jérusalem. Des failles de cette unité de façade, que 
J. France analyse et recontextualise, ni les Fatimides, 
ni les Seldjoukides, eux-mêmes trop faibles et trop 
divisés, ne surent ou ne purent tirer parti pour empê-
cher la ville de Jérusalem de tomber.

La contribution de J. France pose notamment 
clairement la question de la direction opération-
nelle de la première croisade, un sujet sur lequel se 
concentre aussi L. Garcia-Guijarro en étudiant le 
rôle effectif du pape réformiste Urbain II. L’auteur 
étudie les lettres que les croisés adressèrent au pape 
en septembre 1098. Sur ce sujet aussi, l’historiogra-
phie oscille entre l’idée d’une impulsion univoque et 
unidirectionnelle donnée par la seule papauté ou, au 
contraire, celle d’une expédition autonome dont les 
membres, n’étant pas partis d’Europe avec une idée 
pleinement formée de leur entreprise, façonnèrent 
en route le concept de croisade sur la base de leurs 
expériences. De cette dernière tendance se dégage 
ainsi l’idée que cette « nouvelle forme de pèlerinage » 
n’aurait en réalité eu aucune origine institutionnelle 
et que le concept de croisade aurait été créé par les 
participants au mouvement eux-mêmes (p. 152). 
Pour L. Garcia-Guijarro, cette dernière interprétation 
ne résiste toutefois pas à l’examen de la lettre que 
les chefs militaires croisés envoyèrent d’Antioche au 
pape Urbain II en septembre 1098. Détaillant son 
contenu et les thèmes que cette lettre aborde, l’auteur 
identifie deux niveaux d’analyse : celui des principes 
et de l’impulsion initiale du projet de croisade dans 
lequel le pouvoir pontifical apparaît comme jouant 
un rôle dominant, et celui de la réalisation politique, 
militaire et pratique du projet dans lequel les pou-
voirs séculiers semblent affirmer leur point de vue et 
avoir eu le dernier mot. 

La première croisade fut une expérience indi-
viduelle et collective. Dans son article, S. Spencer 
s’attaque à un champ en plein essor dans l’histo-
riographie du Moyen Âge, celui des émotions,  un 
champ encore peu abordé de manière panoramique 
par les spécialistes des Croisades. Le langage émotion-
nel relevé dans les sources narratives est ici considéré 
en tant que représentation et fonction textuelle, per-
mettant aux différents auteurs de construire l’image 
du « Croisé idéalisé » (idealised crusader). Ce « croisé 
idéalisé » apparaît ainsi dépourvu de toute peur de 
mourir car il se sent protégé par Dieu. En revanche, il 
n’est pas rare qu’il pleure. L’une des fonctions de ces 
pleurs était clairement religieuse, c’était un « mode 
légitime d’implorer l’aide de Dieu », fonction qui 
n’était pas réservée aux seuls ecclésiastiques, mais qui 
symbolisait le dévouement du croisé envers Jérusa-
lem, une « manifestation visuelle de [sa] piété ». La 
colère, dernière émotion étudiée par Spencer, est la 
moins présente dans les récits primitifs des croisades, 
et semble avoir été perçue soit comme un vice ou un 
sentiment socialement dangereux, soit, au contraire, 
comme un sentiment acceptable voire digne d’éloge, 
une forme de compassion envers les victimes. 
L’article de Spencer montre ainsi que, si les émotions 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Edgington Susan B., Garcia-Guijarro Luis (éd.): Jerusalem the Golden. The Origins and Impact of the First Crusade., recensé par Mathieu Eychenne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 68

III. Histoire

constituent une part relativement modeste, mais 
néanmoins significative, de l’image du miles Christi 
idéal, leur usage dans les sources narratives, semble 
avoir été clair : aider à communiquer la spiritualité 
et les motivations des croisés.

A. Murray étudie le siège de Jérusalem. Il dresse 
ainsi un état des lieux des sources narratives occi-
dentales permettant de reconstruire les événements, 
(p. 192-197), posant la question des différences parmi 
les auteurs entre participants à la croisade et témoins 
oculaires (p. 199-200). Dans le tableau no 1 (p. 202), 
il évalue, par le nombre de pages que chacune des 
sources narratives étudiées accordent au siège et à la 
prise de Jérusalem, le poids de cet événement au sein 
de chaque œuvre. Grâce au tableau no 2 (p. 204-205), 
il fournit une liste synoptique détaillée fort utile des 
événements décrits (ou omis) dans chacune de ces 
sources narratives. Dans un dernier développement, 
enfin, l’auteur revient sur les massacres des 15-17 
juillet 1099, l’un des plus controversé et sanglant 
épisode de la première croisade. De tous les récits 
de ces événements, seul celui d’Albert d’Aix propose 
une analyse stratégique de la situation à partir d’une 
explication rationnelle. Tous les autres auteurs, au 
contraire, interprètent et justifient ces massacres 
en termes de purification des Lieux Saints approu-
vée par Dieu et de vengeance contre les occupants 
musulmans.

La troisième partie, The Impact of the Crusade, 
cherche à identifier et étudier les différentes consé-
quences de la première croisade. Pour ce faire, les 
dimensions politique, psychologique et sociétale de 
ces événements majeurs sont interrogées. M. Brett 
revient sur les réactions politiques des pouvoirs 
musulmans au choc de la première croisade et de 
l’établissement des royaumes latins en Orient en dres-
sant un tableau général des tentatives seldjoukides 
et fatimides de s’y opposer. S. Menache, quant à elle, 
porte son attention sur l’expérience de la croisade 
en elle-même et sur ses aspects psychologiques. Elle 
étudie ainsi l’émergence et l’affirmation des émo-
tions lors de trois événements majeurs survenus au 
cours du premier siècle de la croisade (1095-1187) : 
l’appel initial à la croisade du pape Urbain II et la 
conquête de Jérusalem (1095-1099), la chute d’Édesse 
(fin 1144) et la deuxième croisade, et enfin, la défaite 
des armées chrétiennes lors de la bataille de Ḥaṭṭīn 
(juillet 1187). L’auteur pointe les limites de l’enquête 
terminologique considérant que « les chroniqueurs 
médiévaux utilisaient tout le large spectre de termes 
à leur disposition sans faire de claires différentiations 
entre la colère, la haine, la violence et la revanche, des 
termes qui étaient employés de façon distinctive aussi 
bien dans la jurisprudence contemporaine que dans 

les traités théologiques. » (p. 252). Elle plaide ainsi 
pour la recontextualisation historique des émotions, 
notamment négatives et considère que le discours 
émotionnel est un récit politique qui doit être lu et 
compris comme tel. 

La première croisade et son impact sur les géné-
rations futures sont étudiés par S. Kangas. Ce dernier 
s’intéresse notamment à la participation des enfants 
et des adolescents à la croisade au xiie siècle et étudie 
le cas des enfants qui voyagèrent en Orient avec leurs 
familles. Son analyse des cadres plus généraux qui 
soutinrent l’engagement dans la croisade des géné-
rations postérieures à la première croisade permet 
de montrer le rôle de la famille, de l’éducation, de la 
religiosité, et de la culture laïque.

Précisément, la dernière partie de ce recueil, 
The Afterlife of the Crusade, rassemble des études 
cherchant à identifier le processus de « mémo-
rialisation de la première croisade » à travers les 
représentations, réinterprétations, réécritures, et 
réinventions dont elle fut l’objet. E. Bellomo s’inté-
resse à la façon dont le prestige et la notoriété de 
certains notables des villes communales italiennes 
se sont construits, entre le xiie et le xve siècle, par 
l’utilisation et la reconstruction d’une mémoire 
ayant trait à la participation à la première croisade 
et à la conquête du Saint-Sépulcre. Bellomo montre 
ainsi comment, dans l’histoire officielle de la ville, au 
xiie siècle, la participation de Gênes dans la première 
croisade – quoiqu’importante – demeura marginale, 
au contraire du rôle minime des croisés milanais et 
lombards qui fit quant à lui l’objet d’une intéressante 
réécriture dans les écrits locaux. Enfin, Bellomo étudie 
l’utilisation de la croisade dans le développement de 
traditions familiales propres au sein de l’aristocratie 
communale à Milan comme à Florence.

S. Parsons étudie la postérité littéraire des par-
ticipants à la croisade dans la Chanson d’Antioche, 
Insistant notamment sur la figure de Robert de 
Normandie, l’un des chefs militaires de l’expédition, il 
met en évidence la façon dont la Chanson d’Antioche 
s’insérait dans un large processus  d’embellissement, 
de glorification et d’héroïsation des participants à la 
croisade, déjà en cours dans les chroniques latines. 
Dans un même ordre d’idée, C. Sweetenham s’inté-
resse à la « face la plus sombre » (the darker side) de la 
croisade et de son message tel qu’on le retrouve dans 
le cycle français de la croisade au début du xiiie siècle 
(la Chanson d’Antioche, la Chanson des Chétifs, et la 
Chanson de Jérusalem). Trois épisodes mettant en 
scène des comportements peu honorables d’anti-
héros ont retenu son attention : la lâcheté du comte 
de Blois, le cannibalisme des « Tafurs » à Antioche 
et le récit humoristique du vol de l’âne de Pierre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Edgington Susan B., Garcia-Guijarro Luis (éd.): Jerusalem the Golden. The Origins and Impact of the First Crusade., recensé par Mathieu Eychenne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 31	 69

III. Histoire

Postel. L’auteur montre ainsi, à travers ces exemples, 
comment ces figures d’anti-héros participent à la 
construction d’un discours sur la rédemption à tra-
vers la croisade.

Si les premiers récits littéraires ont construit 
l’image des musulmans (ici les « Sarrasins ») comme 
l’antithèse des nobles et vertueux chevaliers chrétiens, 
en proposant une description stéréotypique de leur 
comportement, de leur apparence physique ou de 
leurs qualités morales (démoniaques, cruels, mal-
honnêtes, dotés d’un appétit sexuel bestial, noirs et 
hideux, démesurément grands), quelle fut leur image 
dans l’iconographie médiévale ? La contribution de 
R. Bartal traite la question au sein de la sculpture 
romane, à travers l’étude de quatre groupes de pro-
grammes sculpturaux ayant trait au conflit entre 
chrétiens et musulmans. Elle relève ainsi l’utilisation 
classique des thèmes bibliques ou le recours à des 
références à la Chanson de Roland dans laquelle les 
Musulmans ne sont pas identifiés pour ce qu’ils sont, 
mais au sein d’une allégorie traditionnelle. En défini-
tive, Bartal souligne que, dans la sculpture romane, 
le musulman n’était pas représenté comme un être 
humain, il était déshumanisé et représenté comme 
le symbole de la défaite.

R. Irwin propose une contribution originale 
en s’intéressant à la première croisade à travers 
les romans, mais aussi les films produits en Orient 
et en Occident. Il nous entraîne dans les œuvres 
romanesques de Walter Scott, – ce « père du roman 
historique », produit de l’impérialisme de son temps 
qui n’était finalement que peu intéressé par le Moyen 
Âge – et de certains auteurs du xxe siècle (l’archéo-
logue et écrivain britannique Alfred Duggan, l’his-
torienne Zoé Oldenbourg, Russel Hoban). N’ayant 
trouvé aucune œuvre se rapportant à la première 
croisade, Irwin considère que, sans doute en raison 
de la défaite des musulmans, le sujet a été jugé peu 
attirant contrairement à la troisième croisade qui a 
fait l’objet de plusieurs romans et films arabes dans 
lesquels l’unité arabe et la nécessité de leaders forts 
sont mises en avant dans le contexte du nationa-
lisme arabe de l’époque, comme dans le plus célèbre 
d’entre eux, le Saladin (1963) de Youssef Chahine. 
Irwin s’intéresse aussi aux films occidentaux sur les 
croisades : The Crusades (1935) et King Richard and 
the Crusaders (1954) de Cecil B. DeMille, King of 
Heaven (2005) de Ridley Scott, pour montrer que 
finalement l’Histoire n’y est souvent qu’un prétexte 
au service du divertissement.

Un index permet de guider le lecteur dans ce 
riche volume, tout comme les cinq cartes proposées 
retraçant le trajet des croisés à travers l’Europe jusqu’à 
Constantinople (carte 1), à travers l’Anatolie (carte 2), 
d’Antioche à Jérusalem (carte 4), ainsi que les sièges 
d’Antioche à l’hiver 1097-98 (carte 3) et de Jérusalem, 
en juillet 1099.

Mathieu Eychenne 
Junior Fellow 

Annemarie Schimmel Kolleg - Universität Bonn

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Edgington Susan B., Garcia-Guijarro Luis (éd.): Jerusalem the Golden. The Origins and Impact of the First Crusade., recensé par Mathieu Eychenne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

