
Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 60

III. Histoire

Aillet �Cyrille, Tuil Leonetti Bulle (éds.),  
Dynamiques religieuses et territoires du sacré  
au Maghreb médiéval. Éléments d’enquête, 

Madrid, Consejo superior de investigaciones 
científicas, « Estudios árabes e islámicos.  
Serie Monografías 20 »,  
2015, 281 p. 
ISBN : 978-84-00-09994-7

La recherche consacrée à l’histoire du Maghreb 
durant le Moyen Âge connaît depuis une bonne 
dizaine d’années un renouveau sans précédent qui a 
permis d’expérimenter de nouvelles pistes, de nou-
veaux objets, et a engendré la publication de travaux 
importants. Le livre qui sera examiné dans les lignes 
suivantes fait partie de cette dynamique et intègre, 
de plus, les acquis historiographiques et les outils 
méthodologiques élaborés au cours des dernières 
années, notamment dans les domaines de la religion, 
des faits de société et de la culture matérielle. Les 
résultats livrés à l’appréciation du lecteur sont issus 
des séminaires « Islam médiéval d’Occident » et 
plus concrètement de celui qui avait pour thème les 
« Pratiques et espaces religieux : la relation au sacré 
dans l’Occident musulman médiéval » et qui eut lieu 
durant l’année 2008-2009. Le défi de conjuguer une 
histoire des dynamiques religieuses avec les repré-
sentations et les usages de la religion, le tout dans 
des espaces géographiques précis, n’était pas une 
entreprise facile. Les résultats de ce labeur permettent 
d’aborder ces phénomènes sous des angles nouveaux 
et suggestifs, dans un volume soigneusement édité 
par Cyrille Aillet et Bulle Tuil Leonetti.

La première partie de l’ouvrage, intitulée « Une 
contribution à l’étude des dynamiques religieuses », 
s’intéresse principalement aux mutations engendrées 
par la grande pluralité religieuse observée très tôt 
dans l’histoire du Maghreb médiéval. On y trouve 
une étude intéressante sur l’implantation progressive 
du rite de Mālik b. Anas au Maghreb central, face à 
d’autres voies juridico-religieuses. En croisant des 
sources diverses et variées comme les chroniques, 
les ouvrages de géographie et les collections juri-
diques, Allaoua Amara (« La malikisation du Maghreb 
central (iiie/vie-ixe/xiie siècle) », p. 25-49) brosse un 
tableau tout à fait utile de ce Maghreb « médian » 
jusqu’au vie/xiie siècle. L’un des points saillants de 
l’étude en question consiste à expliquer au lecteur 
les interférences parfois complexes entre malékisme, 
ismaélisme et ibadisme. C’est la première de ces trois 
« voies » qui finira par l’emporter dans une région 
en proie à tous les périls. Concernant le domaine 
ibadite, Virginie Prevost (« Des communautés iba-
dites à Kairouan et dans le Sāḥil jusqu’au xiie siècle ? 

Un nouvel examen des sources », p. 51-78) a choisi 
de se pencher sur la présence de groupements iba-
dites dans l’aire géographique de Kairouan et dans 
le Sahel de la Tunisie. À la lumière d’une relecture 
critique des textes disponibles, l’auteure pense 
que plusieurs groupes ibadites ont cohabité dans 
les aires géographiques mentionnées, au moins 
jusqu’au vie/xiie siècle. Si on peut observer qu’ils 
furent relativement intégrés au sein des sociétés 
régionales, il est possible d’admettre qu’ils conser-
vèrent malgré tout leur identité religieuse, et cela en 
dépit de la pression des juristes malékites. Dans un 
chapitre détaillé et basé sur l’examen critique de la 
documentation théologique, Delfina Serrano (« La 
diffusion de l’aš‘arisme et la réforme du credo malikite 
à l’époque almoravide : Ibn Rušd al-Ǧadd, Abū Bakr 
Ibn al-‘Arabī et le qāḍī ‘Iyāḍ », p. 79-102) étudie 
l’incorporation de l’aš‘arisme à l’époque almoravide. 
Après une discussion de fond sur les caractères de 
cette doctrine orientale, elle montre que, malgré les 
possibles réticences de la part des Almoravides en 
matière de rationalisme, ces derniers ont pourtant 
bien intégré ce courant de pensée au sein des élites. 
Dans un autre domaine, touchant plus aux marges 
de l’orthodoxie, Jean-Charles Coulon (« Sorcellerie 
berbère, antiques talismans et saints protecteurs 
au Maghreb médiéval », p. 103-147) s’intéresse aux 
pratiques et aux croyances magiques au Maghreb. Il 
opère un va-et-vient intéressant entre milieu rural, 
hautement marqué par ces pratiques, et monde 
urbain, également récepteur des usages accordés à 
la magie et aux talismans. Ce dernier domaine, peu 
exploré, mériterait une plus large attention dans 
le cadre des recherches sur l’Islam occidental. En 
outre, il donnerait certainement l’opportunité de 
mieux connaître un pan entier de l’histoire sociale 
du Maghreb médiéval. Nous signalerons un fait ono-
mastique qui nous était inconnu jusqu’à ce jour : la 
vocalisation de la nisba tribale berbère Kitāmī (art. cit., 
p. 116, 117) face à l’adjectif de relation Kutāmī qui, 
sauf erreur de notre part, semble être d’un emploi 
plus répandu. À propos de ce dernier chapitre, nous 
rappellerons ici l’importance de l’ouvrage d’É. Doutté, 
Magie & religion dans l’Afrique du Nord (Alger, Typo-
graphie Adolphe Jourdan, 1909) ainsi que le volume 
collectif édité par Giovanni Canova, Scienza e Islam 
(dans Quaderni di Studi Arabi. Studi e testi, 3, Roma, 
Herder Editrice, 1999 ; cf. notamment les textes 
d’Anne Regourd, p. 5-16, Angelo Scarabel, p. 17-29 
et Alexander Fodor, p. 93-111) ; il serait aussi profi-
table de (re)voir l’ouvrage de J. Bellakhdar, Hommes 
et plantes du Maghreb. Éléments pour une méthode 
en ethnobotanique (Metz, Plurimondes, 2008, p. 117-
132), qui apporte de nombreux renseignements sur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aillet Cyrille, Tuil Leonetti Bulle (éds.): Dynamiques religieuses et territoires du sacré au Maghreb médiéval. Éléments d’enquête., recensé par Mohamed
Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 61

III. Histoire

les multiples fonctions des plantes dans les domaines 
de la prophylaxie, des talismans et de la magie.

La deuxième partie du volume, intitulée « Une 
contribution à l’étude des territoires du sacré », 
héberge quatre études consacrées aux modes de 
sacralisation, aux pratiques religieuses et à leur 
inscription dans les territoires que constituent les 
paysages ruraux et urbains du Maghreb médiéval. 
Une place de choix est réservée aux saints (awliyā’) 
et à leur charisme, qui marquèrent d’un sceau spéci-
fique les espaces liés au sacré dans toutes ses formes : 
gestes, mouvements, habitudes alimentaires, etc. Le 
premier texte, signé par Dominique Valérian (« Récits 
de fondation et islamisation de la mémoire urbaine 
au Maghreb », p. 151-168), examine quelques aspects 
relatifs à l’élaboration de la « mémoire urbaine ». Il y 
est question notamment d’un thème sensible, à savoir 
l’islamisation des récits de fondation et dans certains 
cas de leur réécriture, en lien étroit avec un processus 
qui est désigné par le terme de « sunnisation » de la 
mémoire. Ce chapitre aborde également un autre 
point intéressant, celui de la nécessité d’occulter 
le passé préislamique et de minimiser l’impact des 
conflits ayant eu lieu au début du temps islamique. 
Il y a donc un mouvement presque continu qui va 
de la mise en marche de « la fondation dans le plan 
divin » à une véritable opération de mise en confor-
mité de cette mémoire selon les critères musulmans 
sunnites. Un dernier mot sur le sujet pour (re)signa-
ler deux études publiées sur Fès et d’autres villes, il 
y a une trentaine d’années, par Giovanna Calasso : 
« Genealogie e miti di fondazione. Note sulle origini di 
Fās secondo le fonti merinidi » (dans La Bisaccia dello 
Sheikh. Omaggio ad Alessandro Bausani, Islamista 
nel sessantesimo compleanno, Venezia, 29 maggio 
1981, Venezia, Università degli Studi di Venezia, 1981, 
p. 17-28), et « I nomi delle prime città di fondazione 
islamica nel Buldān di Yāqūt: etimologie e racconti 
di origine » (dans R. Traini (éd.), Studi in onore di 
Francesco Gabrieli nel suo ottantesimo compleanno, 
Roma, Università di Roma “La Sapienza”, 1984, 2 vol., 
I, p. 147-161) ; (re)voir également le travail de Simon 
O’Meara, « The Foundation Legend of Fez and Other 
Islamic Cities in Light of the Life of the Prophet » 
(dans A. Bennison and A. Gascoigne (eds.), Cities in 
the Pre-Modern Islamic World: The Urban Impact of 
Religion, State and Society, Oxon-New York, Routledge, 
2007, p. 27-41). Dans un autre registre, faisant une 
certaine place à l’« histoire régressive », Cyrille Aillet 
(« Espaces et figures du sacré dans le bassin d’Ouar-
gla. L’histoire d’un lieu de mémoire de l’ibāḍisme 
médiéval », p. 169-207) signe un chapitre instructif 
sur un « lieu de mémoire » situé dans une sphère 
géographique au contexte religieux marginal mais à 
la position centrale à la fois d’un point de vue culturel 

et économique, car située sur les routes transsaha-
riennes. Cet « îlot ibadite », appréhendé à travers un 
examen critique des textes et sur la base d’un travail 
de terrain long et patient, n’est autre que le territoire 
d’Ouargla. Celui-ci est marqué par des spécificités 
concrètes quant à la question de la ziyāra (« visite ») 
organisée afin de célébrer les grandes personnalités 
locales et dessiner ainsi d’autres formes de territoires, 
ceux de la sainteté vue selon des perceptions carac-
téristiques des communautés ibadites. La région 
d’Ouargla, à l’intersection du monde maghrébin et 
du domaine saharien, est en quelque sorte une zone 
de contacts qui vécut des expériences singulières en 
matière de pratiques de la sainteté et qui, selon ce 
qui ressort de l’étude, ne semble pas prête à renoncer 
à son patrimoine culturel et religieux. Et c’est bien 
là le pari de cette dernière investigation que d’avoir 
essayé de « confronter deux temporalités : médiévale 
(ive/xe-viie/xiiie siècle) et contemporaine (de l’ère 
coloniale à nos jours) » (art. cit., p. 174). Dans l’article 
de Bulle Tuil Leonetti (« Culte des saints et territoire : 
le cas d’Abū Madyan à Tlemcen (vie/xiie-ixe/xve 
siècle) », p. 209-251), qui se concentre sur la figure 
emblématique du saint Abū Madyan, « patron » de 
Tlemcen et sa région, il est question d’examiner la 
place occupée par ce personnage à la lumière des 
textes arabes, de la littérature d’époque coloniale et 
d’un travail de terrain réalisé en étroite connexion 
avec ce qu’on appelle l’« archéologie du disparu ». Ce 
chapitre est particulièrement dense dans la mesure 
où il fournit de nombreuses informations et des 
observations aussi suggestives qu’intéressantes. Il 
offre ainsi une nouvelle lecture de la territorialisation 
de la sainteté tlemcénienne vue notamment par 
le prisme de son « pôle » (quṭb) principal, à savoir 
Abū Madyan. À titre purement documentaire, nous 
nous permettons de signaler qu’Ibn Ḫaldūn, dans al-
Muqaddima (éd. ‘A. al-S. al-Šaddādī, Casablanca, Dār 
al-funūn wa-l-‘ulūm wa-l-ādāb, 2005, 3 vol., II, p. 146), 
mentionne un ribāṭ al-‘ubbād, lieu d’enterrement 
du saint Abū Madyan ; voir également les travaux 
d’Ahmed Shafik sur Abū Madyan (Anaquel de estudios 
árabes, 20 (2009), p. 197-221 et al-Andalus Magreb, 
19 (2012), p. 379-411).

Le texte qui clôt cette seconde partie est paraphé 
par Manuela Marín (« Représentations de la sainteté 
au Maghreb : une étude du Mustafād d’al-Tamīmī », 
p. 253-281) et est dédié à un auteur et à son œuvre 
hagiographique, connus mais peu mis à contribu-
tion. Il s’agit du célèbre hagiographe Abū ‘Abd Allāh 
Muḥammad b. ‘Abd al-Karīm al-Tamīmī al-Fāsī et de 
son al-Mustafād fī manāqib al-‘ubbād bi-madīnat Fās 
wa-mā yalī-hā min al-bilād sur les saints de Fès et sa 
région. L’auteure propose une analyse passionnante 
du texte, comme une sorte de lecture de l’intérieur, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aillet Cyrille, Tuil Leonetti Bulle (éds.): Dynamiques religieuses et territoires du sacré au Maghreb médiéval. Éléments d’enquête., recensé par Mohamed
Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 62

III. Histoire

voire « intimiste ». L’apport de nouveaux éléments 
est à relever tant d’un point de vue des pratiques 
de la sainteté que sur les modalités d’exercice de la 
spiritualité. En partant d’un ensemble géographique 
large, celui de la région de Fès, il est ensuite proposé 
des haltes à un niveau topographique inférieur, celui 
de la ville, pour enfin arriver à la maison du saint. De 
ce chapitre, on retiendra une partie des conclusions 
claires et incisives, à savoir que «Le Mustafād offre à 
ses lecteurs une image idéale du monde, gouverné 
par la piété et ses représentants les plus éminents : 
les saints. Que cette image, dessinée pour la première 
fois au Maghreb par al-Tamīmī, ait connu un succès si 
notable par la suite – ce dont témoigne la proliféra-
tion des textes hagiographiques postérieurs – laisse à 
réfléchir sur l’évolution de la société qui l’a produite » 
(art. cit., p. 281).

En tout, nous nous trouvons face à un excellent 
ouvrage bien structuré, contenant des études de 
qualité et d’une réelle homogénéité. Les contribu-
tions améliorent sensiblement nos connaissances 
sur l’histoire du Maghreb médiéval tant dans son 
versant religieux que social. Et c’est là tout l’enjeu 
d’une démarche qui met en relief une approche 
croisée des faits historiques pour ensuite ébaucher 
des hypothèses et aboutir à des conclusions qui, si 
elles ne sont pas complètement fermes, ont le grand 
mérite de problématiser la recherche sur cette aire 
géographique au Moyen Âge. Un dernier mot pour 
inviter les chercheurs s’occupant de cette région du 
monde musulman à lire cet ouvrage sans plus tarder. 
Et de fait, nous sommes convaincus que les « élé-
ments d’enquête » concernant le religieux et le sacré 
que nous avons eu le loisir d’y découvrir, constituent 
un superbe ensemble historiographique qu’il faudra 
désormais prendre en compte.

Mohamed Meouak 
Université de Cadix

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aillet Cyrille, Tuil Leonetti Bulle (éds.): Dynamiques religieuses et territoires du sacré au Maghreb médiéval. Éléments d’enquête., recensé par Mohamed
Meouak
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

