| Il. HisTOIRE |

AILLET Cyrille, TuiL LEONETTI Bulle (éds.),
Dynamiques religieuses et territoires du sacré
au Maghreb médiéval. Eléments denquéte,

Madrid, Consejo superior de investigaciones
cientificas, « Estudios arabes e islamicos.
Serie Monografias 20 »,

2015, 281 p.

ISBN : 978-84-00-09994-7

La recherche consacrée a I'histoire du Maghreb
durant le Moyen Age connait depuis une bonne
dizaine d'années un renouveau sans précédent qui a
permis dexpérimenter de nouvelles pistes, de nou-
veaux objets, et a engendré la publication de travaux
importants. Le livre qui sera examiné dans les lignes
suivantes fait partie de cette dynamique et integre,
de plus, les acquis historiographiques et les outils
méthodologiques élaborés au cours des dernieres
années, notamment dans les domaines de la religion,
des faits de société et de la culture matérielle. Les
résultats livrés a I'appréciation du lecteur sont issus
des séminaires «Islam médiéval d'Occident » et
plus concretement de celui qui avait pour theme les
«Pratiques et espaces religieux: la relation au sacré
dans I'Occident musulman médiéval » et qui eut lieu
durant I'année 2008-2009. Le défi de conjuguer une
histoire des dynamiques religieuses avec les repré-
sentations et les usages de la religion, le tout dans
des espaces géographiques précis, nétait pas une
entreprise facile. Les résultats de ce labeur permettent
d’aborder ces phénomenes sous des angles nouveaux
et suggestifs, dans un volume soigneusement édité
par Cyrille Aillet et Bulle Tuil Leonetti.

La premiere partie de l'ouvrage, intitulée « Une
contribution a I'étude des dynamiques religieuses »,
s'intéresse principalement aux mutations engendrées
par la grande pluralité religieuse observée tres tot
dans I'histoire du Maghreb médiéval. On y trouve
une étude intéressante sur 'implantation progressive
du rite de Malik b. Anas au Maghreb central, face a
d’autres voies juridico-religieuses. En croisant des
sources diverses et variées comme les chroniques,
les ouvrages de géographie et les collections juri-
diques, Allaoua Amara (« La malikisation du Maghreb
central (118/vie-1x¢/x1i€ siécle) », p. 25-49) brosse un
tableau tout a fait utile de ce Maghreb « médian »
jusqu'au vi¢/xne siecle. Lun des points saillants de
I'étude en question consiste a expliquer au lecteur
les interférences parfois complexes entre malékisme,
ismaélisme et ibadisme. C'est la premiere de ces trois
«voies » qui finira par 'emporter dans une région
en proie a tous les périls. Concernant le domaine
ibadite, Virginie Prevost (« Des communautés iba-

dites a Kairouan et dans le Sahil jusqu’au x1i€ siecle ?
|

Un nouvel examen des sources », p. 51-78) a choisi
de se pencher sur la présence de groupements iba-
dites dans l'aire géographique de Kairouan et dans
le Sahel de la Tunisie. A la lumiére d’une relecture
critique des textes disponibles, 'auteure pense
que plusieurs groupes ibadites ont cohabité dans
les aires géographiques mentionnées, au moins
jusqu’au Vvi¢/xii€ siecle. Si on peut observer qu’ils
furent relativement intégrés au sein des sociétés
régionales, il est possible d'admettre qu'ils conser-
vérent malgré tout leur identité religieuse, et cela en
dépit de la pression des juristes malékites. Dans un
chapitre détaillé et basé sur I'examen critique de la
documentation théologique, Delfina Serrano («La
diffusion de I'asarisme et la réforme du credo malikite
a I'époque almoravide: Ibn Ruid al-Gadd, Aba Bakr
Ibn al-‘Arabi et le qadi ‘lyad », p. 79-102) étudie
I'incorporation de I'as‘arisme a I'époque almoravide.
Apres une discussion de fond sur les caracteres de
cette doctrine orientale, elle montre que, malgré les
possibles réticences de la part des Almoravides en
matiere de rationalisme, ces derniers ont pourtant
bien intégré ce courant de pensée au sein des élites.
Dans un autre domaine, touchant plus aux marges
de l'orthodoxie, Jean-Charles Coulon («Sorcellerie
berbere, antiques talismans et saints protecteurs
au Maghreb médiéval », p. 103-147) s’intéresse aux
pratiques et aux croyances magiques au Maghreb. Il
opére un va-et-vient intéressant entre milieu rural,
hautement marqué par ces pratiques, et monde
urbain, également récepteur des usages accordés a
la magie et aux talismans. Ce dernier domaine, peu
exploré, mériterait une plus large attention dans
le cadre des recherches sur I'lslam occidental. En
outre, il donnerait certainement l'opportunité de
mieux connaitre un pan entier de I'histoire sociale
du Maghreb médiéval. Nous signalerons un fait ono-
mastique qui nous était inconnu jusqu’a ce jour: la
vocalisation de la nisba tribale berbére Kitami (art. cit,,
p. 116, 117) face a l'adjectif de relation Kutami qui,
sauf erreur de notre part, semble étre d’'un emploi
plus répandu. A propos de ce dernier chapitre, nous
rappellerons ici 'importance de l'ouvrage d’E. Doutté,
Magie & religion dans I'Afrique du Nord (Alger, Typo-
graphie Adolphe Jourdan, 1909) ainsi que le volume
collectif édité par Giovanni Canova, Scienza e Islam
(dans Quaderni di Studi Arabi. Studi e testi, 3, Roma,
Herder Editrice, 1999; cf. notamment les textes
d’Anne Regourd, p. 5-16, Angelo Scarabel, p. 17-29
et Alexander Fodor, p.93-111); il serait aussi profi-
table de (re)voir l'ouvrage de ). Bellakhdar, Hommes
et plantes du Maghreb. Eléments pour une méthode
en ethnobotanique (Metz, Plurimondes, 2008, p. 117-
132), qui apporte de nombreux renseignements sur

BCAI 31 (2017) Aillet Cyrille, Tuil Leonetti Bulle (éds.): Dynamiques religieuses et territoires du sacré au Maghreb médiéval. Eléments d’enquéte., recensé par Mohamed

Meouak

© IFAO 2026

BCAI 31

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

les multiples fonctions des plantes dans les domaines
de la prophylaxie, des talismans et de la magie.

La deuxieme partie du volume, intitulée « Une
contribution a l'étude des territoires du sacré »,
héberge quatre études consacrées aux modes de
sacralisation, aux pratiques religieuses et a leur
inscription dans les territoires que constituent les
paysages ruraux et urbains du Maghreb médiéval.
Une place de choix est réservée aux saints (awliya’)
et a leur charisme, qui marquerent d’'un sceau spéci-
fique les espaces liés au sacré dans toutes ses formes:
gestes, mouvements, habitudes alimentaires, etc. Le
premier texte, signé par Dominique Valérian (« Récits
de fondation et islamisation de la mémoire urbaine
au Maghreb », p. 151-168), examine quelques aspects
relatifs a I'élaboration de la « mémoire urbaine ». Il y
est question notamment d'un théme sensible, a savoir
I'islamisation des récits de fondation et dans certains
cas de leur réécriture, en lien étroit avec un processus
qui est désigné par le terme de « sunnisation » de la
mémoire. Ce chapitre aborde également un autre
point intéressant, celui de la nécessité d'occulter
le passé préislamique et de minimiser I'impact des
conflits ayant eu lieu au début du temps islamique.
Il'y a donc un mouvement presque continu qui va
de la mise en marche de «la fondation dans le plan
divin » a une véritable opération de mise en confor-
mité de cette mémoire selon les criteres musulmans
sunnites. Un dernier mot sur le sujet pour (re)signa-
ler deux études publiées sur Fes et d'autres villes, il
y a une trentaine d’années, par Giovanna Calasso:
« Genealogie e miti di fondazione. Note sulle origini di
Fas secondo le fonti merinidi » (dans La Bisaccia dello
Sheikh. Omaggio ad Alessandro Bausani, Islamista
nel sessantesimo compleanno, Venezia, 29 maggio
1981, Venezia, Universita degli Studi di Venezia, 1981,
p. 17-28), et « | nomi delle prime citta di fondazione
islamica nel Bulddn di Yaqut: etimologie e racconti
di origine » (dans R. Traini (éd.), Studi in onore di
Francesco Gabrieli nel suo ottantesimo compleanno,
Roma, Universita di Roma “La Sapienza”, 1984, 2 vol,,
I, p. 147-161); (re)voir également le travail de Simon
O’Meara, « The Foundation Legend of Fezand Other
Islamic Cities in Light of the Life of the Prophet »
(dans A. Bennison and A. Gascoigne (eds.), Cities in
the Pre-Modern Islamic World: The Urban Impact of
Religion, State and Society, Oxon-New York, Routledge,
2007, p. 27-41). Dans un autre registre, faisant une
certaine place a I'« histoire régressive », Cyrille Aillet
(« Espaces et figures du sacré dans le bassin d’Ouar-
gla. L'histoire d'un lieu de mémoire de I'ibadisme
médiéval », p. 169-207) signe un chapitre instructif
sur un «lieu de mémoire » situé dans une sphére
géographique au contexte religieux marginal mais a

la position centrale a la fois d'un point de vue culturel
|

et économique, car située sur les routes transsaha-
riennes. Cet «flot ibadite », appréhendé a travers un
examen critique des textes et sur la base d'un travail
de terrain long et patient, n'est autre que le territoire
d’Ouargla. Celui-ci est marqué par des spécificités
concrétes quant a la question de la ziydra (« visite »)
organisée afin de célébrer les grandes personnalités
locales et dessiner ainsi d'autres formes de territoires,
ceux de la sainteté vue selon des perceptions carac-
téristiques des communautés ibadites. La région
d’Ouargla, a l'intersection du monde maghrébin et
du domaine saharien, est en quelque sorte une zone
de contacts qui vécut des expériences singulieres en
matiére de pratiques de la sainteté et qui, selon ce
qui ressort de I'étude, ne semble pas préte a renoncer
a son patrimoine culturel et religieux. Et c'est bien
la le pari de cette derniére investigation que d’avoir
essayé de « confronter deux temporalités: médiévale
(1ve/xe-vie/xine siecle) et contemporaine (de l'ere
coloniale a nos jours) » (art. cit., p. 174). Dans l'article
de Bulle Tuil Leonetti (« Culte des saints et territoire:
le cas d’Abi Madyan a Tlemcen (vi¢/xn®-1x¢/xve
siecle) », p. 209-251), qui se concentre sur la figure
emblématique du saint Abit Madyan, « patron » de
Tlemcen et sa région, il est question d’examiner la
place occupée par ce personnage a la lumiére des
textes arabes, de la littérature d'époque coloniale et
d’un travail de terrain réalisé en étroite connexion
avec ce qu'on appelle I'«archéologie du disparu ». Ce
chapitre est particulierement dense dans la mesure
ou il fournit de nombreuses informations et des
observations aussi suggestives qu’intéressantes. Il
offre ainsi une nouvelle lecture de la territorialisation
de la sainteté tlemcénienne vue notamment par
le prisme de son «poéle » (qutb) principal, a savoir
Abl Madyan. A titre purement documentaire, nous
nous permettons de signaler qu’'lbn Haldiin, dans al-
Mugaddima (éd. A. al-S. al-Saddadi, Casablanca, Dar
al-funtin wa-Il-‘ulam wa-l-adab, 2005, 3 vol,, II, p. 146),
mentionne un ribat al-‘ubbad, lieu d’enterrement
du saint Aba Madyan; voir également les travaux
d’Ahmed Shafik sur Abt Madyan (Anaquel de estudios
arabes, 20 (2009), p. 197-221 et al-Andalus Magreb,
19 (2012), p. 379-411).

Le texte qui clOt cette seconde partie est paraphé
par Manuela Marin (« Représentations de la sainteté
au Maghreb: une étude du Mustafad d’al-Tamimi »,
p- 253-281) et est dédié a un auteur et a son ceuvre
hagiographique, connus mais peu mis a contribu-
tion. Il s'agit du célebre hagiographe Abu ‘Abd Allah
Muhammad b. ‘Abd al-Karim al-Tamimf al-Fasi et de
son al-Mustafad fi mandgqib al-‘ubbad bi-madinat Fas
wa-ma yali-hd min al-bilad sur les saints de Fés et sa
région. Lauteure propose une analyse passionnante

du texte, comme une sorte de lecture de l'intérieur,
|

BCAI 31 (2017) Aillet Cyrille, Tuil Leonetti Bulle (éds.): Dynamiques religieuses et territoires du sacré au Maghreb médiéval. Eléments d’enquéte., recensé par Mohamed

Meouak

© IFAO 2026

BCAI 31

BCAl en ligne

61

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

voire «intimiste ». L'apport de nouveaux éléments
est a relever tant d’'un point de vue des pratiques
de la sainteté que sur les modalités d'exercice de la
spiritualité. En partant d’'un ensemble géographique
large, celui de la région de Fes, il est ensuite proposé
des haltes a un niveau topographique inférieur, celui
de laville, pour enfin arriver a la maison du saint. De
ce chapitre, on retiendra une partie des conclusions
claires et incisives, a savoir que « Le Mustafad offre a
ses lecteurs une image idéale du monde, gouverné
par la piété et ses représentants les plus éminents:
les saints. Que cette image, dessinée pour la premiére
fois au Maghreb par al-Tamimi, ait connu un succes si
notable par la suite — ce dont témoigne la proliféra-
tion des textes hagiographiques postérieurs — laisse a
réfléchir sur I'évolution de la société qui I'a produite »
(art. cit., p. 281).

En tout, nous nous trouvons face a un excellent
ouvrage bien structuré, contenant des études de
qualité et d'une réelle homogénéité. Les contribu-
tions améliorent sensiblement nos connaissances
sur I'histoire du Maghreb médiéval tant dans son
versant religieux que social. Et c’est la tout l'enjeu
d'une démarche qui met en relief une approche
croisée des faits historiques pour ensuite ébaucher
des hypotheses et aboutir a des conclusions qui, si
elles ne sont pas complétement fermes, ont le grand
mérite de problématiser la recherche sur cette aire
géographique au Moyen Age. Un dernier mot pour
inviter les chercheurs s'occupant de cette région du
monde musulman a lire cet ouvrage sans plus tarder.
Et de fait, nous sommes convaincus que les «élé-
ments d'enquéte » concernant le religieux et le sacré
que nous avons eu le loisir d’y découvrir, constituent
un superbe ensemble historiographique qu'il faudra
désormais prendre en compte.

Mohamed Meouak
Université de Cadix

BCAI 31 (SY=

BCAI 31 (2017) Aillet Cyrille, Tuil Leonetti Bulle (éds.): Dynamiques religieuses et territoires du sacré au Maghreb médiéval. Eléments d’enquéte., recensé par Mohamed
Meouak

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

