
Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 53

III. Histoire

Malamut �Élisabeth,  
Ouerfelli Mohamed (dir.),  
Villes méditerranéennes au Moyen Âge, 

Aix-en-Provence, Presses universitaires de 
Provence, Le temps de l’histoire, 
2014, 344 p.  
ISBN : 978-2-85399-945-8

Cet ouvrage résulte de deux rencontres de 
chercheurs dont É. Malamut, professeur à l’uni-
versité d’Aix-Marseille, fut chaque fois l’une des 
organisatrices : un séminaire à Aix-en-Provence 
sur la ville méditerranéenne au Moyen Âge (2010-
2012) et une table ronde sur « Thessalonique : 
urbanisation et dynamiques sociales », tenue au 
Congrès international des études byzantines de 
Sofia (2011). Cette double origine explique la variété 
des exemples traités : sur vingt-deux articles, neuf 
concernent Thessalonique, deux Constantinople et 
un Famagouste (Chypre), quatre des villes islamiques 
(dont Cordoue, Pechina-Almeria, Fustāt) et six des 
villes chrétiennes occidentales (Aix, Naples, Avignon, 
Marseille). Nous rendrons compte des articles en 
fonction de cette répartition géographique, suscep-
tible d’intéresser des spécialistes très divers. 

L’ouvrage est organisé selon trois thèmes 
comparatistes richement présentés par É. Malamut 
dans l’introduction et mêlant chaque fois des 
civilisations différentes. (p. 5-18). Le premier axe 
concerne les villes capitales : il évoque surtout 
deux villes angevines (Aix et Naples) aux côtés 
de Thessalonique, qui ne releva de ce statut que 
très fugitivement. Il interroge ainsi les moments 
d’affirmation et d’éclipse de la fonction de capitale 
ainsi que les attributs divers qui la constituent, et se 
demande enfin pourquoi certaines villes peuvent, ou 
non, en devenir. Le deuxième thème s’intéresse aux 
facteurs variés de l’urbanisation, en particulier à ses 
moteurs économiques et au rôle joué par la situation 
maritime. Toujours en contrepoint de Thessalonique, 
il fait la part belle aux villes islamiques évoquées. 
Il interroge aussi l’intégration des minorités dans la 
société urbaine, à travers les cas de Constantinople 
et de Marseille. Enfin, le dernier volet de l’ouvrage 
évoque la ville comme centre religieux et culturel, 
en confrontant le cas de Thessalonique avec ceux 
d’Avignon et, encore, de Marseille et Constantinople. 
Il s’agit de questionner la notion de religion civique et 
les processus de défense de la foi chrétienne.

Le dossier le plus fourni concerne donc 
Thessalonique, principalement à la fin du Moyen Âge, 
époque de loin la mieux documentée. Depuis le livre 
ancien d’O. Tafrali (Thessalonique au quatorzième 
siècle, Paris, Geuthner, 1913), on manquait sur le sujet 

d’un ensemble de textes synthétiques en français. 
Signalons que la métropole de la Grèce du Nord vient 
de faire aussi l’objet de la publication de la première 
partie (en six articles) de la table-ronde évoquée, 
consacrée au vif épisode de tensions du milieu du 
xive siècle (M.-H. Congourdeau (éd.), Thessalonique 
au temps des Zélotes (1342-1350), Paris, ACHCByz, 
2014). Les neuf articles réunis dans le présent volume 
couvrent des thèmes plus larges et ont l’intérêt 
d’exposer en français les travaux de cinq chercheurs 
grecs de l’université thessalonicienne Aristote, pour 
la plupart traduits de l’anglais par É. Malamut. 

Un premier ensemble envisage l’urbanisme et la 
naissance du culte chrétien à une époque ancienne 
(ixe-xiiie siècles). A. Stavridou-Zafraka traite de l’envi-
ronnement urbain (xe-xve siècles). Elle rappelle que 
Thessalonique fut une capitale impériale sous Galère, 
au début du ive siècle : de cet épisode politiquement 
fugitif, la cité a hérité d’un ample urbanisme. Elle 
devient la deuxième ville de l’empire byzantin, animée 
par le culte de son saint patron Dèmètrios, auquel 
était associé une dynamique foire annuelle. L’auteur 
renvoie à de nombreuses fouilles archéologiques qui 
ont fait progresser notre connaissance des églises, 
cimetières, maisons, ateliers, ainsi que celle de l’agora. 
A. Timotin évoque les couvents familiaux et saints 
locaux à la fin du ixe siècle. Les Vies d’Euthyme le 
Jeune et de Théodora de Thessalonique révèlent 
l’attractivité de la ville à l’échelle de l’ensemble de 
l’Empire byzantin et témoignent de l’insertion de 
leurs fondations monastiques et de leurs cultes dans 
les structures familiales. M. Kaplan décrit l’implanta-
tion en ville des monastères du mont Athos du xe au 
milieu du xiiie siècle. Les riches archives des couvents 
de la presqu’île macédonienne, en particulier celles 
d’Iviron, montrent qu’ils ne se limitaient pas à écouler 
à Thessalonique leurs productions agricoles, mais 
qu’ils y possédaient des maisons, ateliers et boutiques. 

Deux articles questionnent la manière dont 
Thessalonique a pu, au xive siècle, endosser à nouveau 
la fonction de capitale, après le bref précédent du 
ive siècle. B. Rochette envisage le pouvoir des des-
potes, fils de l’empereur, envoyés dans la métropole 
macédonienne pour gouverner une vaste circons-
cription. Si ces personnages y sont entourés d’une 
administration, on ne saurait pour autant faire de la 
ville la tête d’un territoire autonome par rapport au 
centre constantinopolitain. Pour que Thessalonique 
soit une vraie capitale, il faut simplement que le cœur 
du pouvoir souverain s’y implante. Ce fut le cas au 
xiiie siècle, dans le contexte du chaos qui suivit la qua-
trième croisade de 1204, avec deux éphémères États, 
l’un latin, l’un grec. Pour le siècle suivant, É. Malamut 
étudie le pouvoir et l’influence de trois impératrices 
de Thessalonique : Irène de Montferrat (épouse 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Malamut Élisabeth, Ouerfelli Mohamed (dir.): Villes méditerranéennes au Moyen Âge., recensé par Vincent Puech
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 54

III. Histoire

d’Andronic II), Rita Maria d’Arménie (veuve de 
Michel IX) et Anne de Savoie (veuve d’Andronic III). 
Toutes trois d’origine étrangère, elles ne s’installèrent 
dans la ville que dans des contextes très particuliers 
de crise politique, mais n’y exercèrent pas moins une 
véritable autorité impériale, concurrente de celle qui 
régnait à Constantinople. 

Cette fonction politique de Thessalonique a 
bien sûr imprimé à la ville une marque monumentale. 
Deux articles débattent de l’identité du fondateur de 
l’église du prophète Élie, l’un des plus beaux sanc-
tuaires médiévaux, situé à proximité de l’antique 
basilique Saint-Dèmètrios. On s’accorde sur le fait 
que cet édifice reprend de façon singulière l’archi-
tecture athonite, surtout du fait des trois triconques 
associées à la croix inscrite à coupole. A. Tantsis 
considère que cet édifice constitue l’église principale 
(katholikon) du monastère des Saints-Anargyres. Elle 
aurait été ainsi fondée par l’impératrice Anne de 
Savoie, donatrice au même établissement de l’ancien 
palais de Guy de Lusignan, neveu de l’impératrice Rita 
Maria d’Arménie : c’est dans ce palais qu’Anne aurait 
fini ses jours sous le nom de moniale Anastasie. De 
son côté, M. Kambouri-Vamvoukou plaide pour une 
fondation de l’église du prophète Élie par l’empereur 
Manuel II, qui fit de Thessalonique sa capitale comme 
coempereur entre 1382 et 1387 avant de devenir 
unique souverain de 1391 à 1425. Elle en veut surtout 
pour preuve la représentation dans l’ample narthex 
du Massacre des Innocents, censé constituer un écho 
des premiers rapts d’enfants par les Turcs à l’extrême 
fin du xive siècle, dans le cadre du devshirme visant à 
former de futurs soldats. 

Les deux derniers articles sur Thessalonique 
concernent principalement les questions sociales au 
xive siècle. P. Katsoni envisage l’urbanisation et les 
déséquilibres sociaux à travers la correspondance du 
théologien Dèmètrios Kydonès, par ailleurs ministre 
ou conseiller de plusieurs empereurs. Une telle source 
épistolaire renseigne avec précision sur des aspects 
peu connus de la société urbaine byzantine, en parti-
culier sur les rôles respectifs du peuple et des notables 
formant le conseil (boulè). On regrettera simplement 
dans cet article l’usage incertain du terme de féoda-
lisme, que se refusait à employer O. Tafrali en 1913. 
Pour sa part, E. Chatziantoniou étudie le rôle politique, 
social et judiciaire des archevêques. Elle s’inscrit ainsi 
dans le renouvellement des approches des interven-
tions profanes de l’Église. Le contexte de crise poli-
tique et militaire explique certes le rôle de médiation 
endossé par les archevêques, mais ils s’imposent aussi 
dans l’atténuation des tensions sociales, en particulier 
par leur œuvre charitable et leurs jugements.

Une évocation de la ville byzantine pouvait 
difficilement éluder le cas de Constantinople, tant 

la capitale offre le visage le mieux connu du monde 
urbain. Elle fait ici l’objet de deux approches origi-
nales de la présence de minorités étrangères. I. Augé 
considère les Arméniens, dont l’intégration dans 
l’aristocratie et l’armée byzantines est un fait majeur 
qui permet de comprendre la puissance orientale 
de l’empire. En raison de la nature des sources, il 
est plus difficile d’apprécier leur implantation 
dans la capitale : on l’aperçoit surtout grâce aux 
ambassades à vocation religieuse, destinées à expo-
ser les particularités dogmatiques et liturgiques des 
Arméniens. Le domaine religieux est aussi envisagé 
par C. Delacroix-Besnier à propos des Dominicains de 
Constantinople. Mis, à partir de 1228, au service de 
la politique pontificale, les Frères Prêcheurs réalisent 
une habile immersion dans la société grecque, qu’ils 
tentent d’amener au christianisme latin. En raison 
de leur danger pour l’orthodoxie, ils furent confinés 
dans le quartier génois de Péra à partir de 1307. Ils 
n’en jouèrent pas moins un rôle essentiel dans les 
discussions sur l’Union des Églises latine et grecque 
et plus largement dans les polémiques théologiques. 
Grâce à eux, Dèmètrios Kydonès apprit le latin et 
traduisit en grec la Somme de Thomas d’Aquin. 
La présence des Latins en Orient est aussi évoquée 
par C. Otten-Froux à propos de Famagouste, port 
oriental de l’île de Chypre. La fonction commerciale 
de la ville s’est développée à l’époque des Croisades, 
surtout à partir de la fin du xiie siècle, à l’époque du 
royaume des Lusignan, dont la capitale est Nicosie. 
L’activité économique s’accroît considérablement 
à la fin du xiiie siècle, quand les Francs perdent la 
Terre sainte. La ville devient le principal emporium 
chrétien en Méditerranée orientale, pendant près 
d’un siècle, jusqu’à ce que les Génois, à la suite d’une 
intervention militaire en 1373-1374, y obtiennent un 
monopole finalement préjudiciable à son rayonne-
ment commercial.  

La ville islamique fait d’abord l’objet des consi-
dérations générales de G. Martinez-Gros, fondées 
sur la notion de processus d’accumulation chez Ibn 
Khaldûn. Cet article théorique présente un intérêt 
pour l’ensemble du volume car il expose l’idée 
khaldûnienne que toute ville naît comme capitale 
d’un État : cet axiome peut être testé à propos des 
divers exemples envisagés. Selon ce schéma, la levée 
de l’impôt permet le développement des diverses 
fonctions de la ville, métiers variés et activités intellec-
tuelles. Ibn Khaldûn pense aussi la survie éventuelle 
d’une capitale à la dynastie qui l’a fondée : une ville 
peut connaître une limite à son expansion, par excès 
de population et de richesse, elle peut aussi bénéficier 
plus vertueusement de l’accumulation d’activités 
ainsi engendrée. Cordoue, grande capitale omeyyade 
d’Occident entre le viiie et le xie siècle, est étudiée par 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Malamut Élisabeth, Ouerfelli Mohamed (dir.): Villes méditerranéennes au Moyen Âge., recensé par Vincent Puech
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 55

III. Histoire

Ch. Mazzoli-Guintard jusqu’au xiiie siècle au sujet 
de son alimentation en eau, un aspect crucial pour 
la survie urbaine. L’auteur illustre en ce domaine la 
théorie khaldûnienne en mettant en valeur l’origine 
étatique des grands équipements alimentant palais, 
mosquées et fontaines publiques. Mais elle montre 
que l’initiative privée s’est ajoutée à ce réseau en 
aménageant puits ou citernes destinés à la maison 
ou au quartier. Ch. Picard rappelle que si Almeria 
ne fut pas à l’origine une capitale, elle est bien née 
de la volonté des émirs omeyyades de Cordoue de 
disposer d’un port méditerranéen au ixe siècle pour 
contrer d’éventuels nouveaux raids vikings. Le schéma 
d’Ibn Khaldûn est ici quelque peu bousculé par la 
fondation, par des acteurs locaux mozarabes, de la 
voisine Pechina, que le nouveau califat, soucieux de 
créer une puissante base navale récupérera à partir 
de 931. La destruction de Pechina par les Fatimides en 
954 redonne à Almeria la première place au sein d’un 
développement portuaire qui ne fut donc pas linéaire. 
Le dernier article sur la ville islamique concerne 
Fustāt, capitale antérieure à la fondation du Caire en 
969, mais aussi Palerme – toutes deux considérées 
aux xive et xve siècles, quand la documentation est 
abondante. Fustāt est toute proche de la capitale 
des Mamelouks d’Égypte, tandis que Palerme est la 
capitale du royaume aragonais de Sicile. M. Ouerfelli y 
compare l’organisation spatiale et les répercussions de 
l’industrie du sucre sur le paysage urbain : à Palerme 
elle est en effet un héritage de l’époque musulmane 
(ixe-xie siècles). La théorie khaldûnienne se vérifie 
ici assez bien : si l’impulsion initiale fut étatique, le 
relais fut largement pris par l’entreprise privée et la 
concentration de l’activité dans de grosses sucreries 
entraîna de multiples nuisances – un exemple des 
limites du développement urbain. 

Comme la ville islamique, la ville chrétienne 
occidentale se signale d’abord par son rôle de capitale. 
Deux articles comparent en premier lieu les capitales 
des Angevins. N. Coulet évoque le cas d’Aix, qui hérite 
cette fonction d’un choix tardif de résidence des 
comtes de Provence de la maison de Barcelone. Après 
son mariage avec l’héritière de cette lignée au milieu 
du xiiie siècle, Charles Ier d’Anjou renforce l’admi-
nistration aixoise, surtout marquée par la présence 
d’une chambre des comptes. Lors de cette période, 
la ville connaît un doublement de sa superficie bâtie. 
Mais elle bénéficie encore plus significativement de la 
transformation en nécropole royale de l’église Saint-
Jean des Hospitaliers, un choix là encore hérité du 
dernier comte catalan et qui fixe dans la pierre une 
présence politique toujours susceptible de migrer. Car 
la principale capitale angevine fut bien sûr Naples, à la 
tête du royaume de Sicile, acquis par Charles Ier par la 
grâce du pape et par sa victoire sur les Hohenstaufen 

en 1266. Aix est alors reléguée au second plan, mais 
elle bénéficie d’une autonomie administrative pour 
la direction de la Provence. De son côté, la réussite 
de Naples angevine étudiée par G. Vitolo se fonde 
sur la capacité à amalgamer les éléments français et 
locaux. Ce phénomène s’observe sur le plan religieux 
avec l’architecture et les cultes de la cathédrale, et 
du point de vue politique avec l’intégration de la 
noblesse napolitaine dans l’administration royale. La 
bourgeoisie et le peuple n’en acquirent pas moins un 
rôle important dans les institutions urbaines telles 
que les hôpitaux ou les conseils représentatifs élus 
en période de crise. La troisième capitale envisagée 
pour cette partie de la Méditerranée n’est autre 
que l’Avignon des papes dans la première moitié du 
xive siècle. Notons que dès 1303, quelques années 
avant l’installation du pape Clément V en 1309, 
Avignon abritait l’université du comté de Provence, 
une fonction qui échappait donc à Aix. Ch. Gadrat-
Ouerfelli évoque ici Avignon comme porte pour 
l’Orient, c’est-à-dire dans son rôle d’organisation 
de l’activité missionnaire. La ville bénéficiait bien 
sûr de l’intense vie intellectuelle patronnée par les 
papes. Il s’y développe non seulement une expertise 
des mondes orientaux à évangéliser, mais aussi un 
véritable enseignement, par des savants venus de ces 
contrées, de langues orientales très diverses (hébreu, 
arabe, syriaque, grec, arménien).

Les trois derniers articles portent sur Marseille, 
dont Th. Pécout se demande d’abord pourquoi elle 
ne fut jamais capitale. Sur le plan religieux, malgré le 
prestige de l’abbaye Saint-Victor, elle n’égala jamais 
le siège métropolitain d’Arles, hérité de l’Antiquité, et 
assista à la promotion d’Avignon par la papauté. Du 
point de vue politique, on l’a vu, le comté de Provence 
était dirigé par Aix, et Marseille a été intégrée dans le 
puissant État angevin : ses princes n’y résidèrent par-
fois que pour son importance portuaire. La grande 
réussite de Marseille fut bien sûr commerciale, à 
l’échelle de l’ensemble de la Méditerranée, mais ce 
dynamisme économique ne généra pas l’existence 
d’une république maritime à l’italienne, en raison 
des facteurs évoqués. L’attractivité de Marseille n’en 
était pas moins certaine comme le montrent les deux 
autres articles. D. Nebbiai étudie le cas du médecin 
et théologien catalan Arnaud de Villeneuve entre 
1304 et 1310. De passage à Marseille, il y trouve 
un climat favorable à ses activités, d’abord avec le 
scriptorium de l’abbaye Saint-Victor, où il fait copier 
son Commentaire sur l’Apocalypse. Il semble que 
c’est à Marseille qu’il destina à des moines du mont 
Athos la traduction grecque d’un ouvrage rédigé en 
catalan. L’implantation en ville des ordres mendiants 
lui inspire des discours réformateurs proches des 
idées des Franciscains. Son parcours montre enfin 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Malamut Élisabeth, Ouerfelli Mohamed (dir.): Villes méditerranéennes au Moyen Âge., recensé par Vincent Puech
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 56

III. Histoire

que la présence pontificale à Avignon a pu avoir des 
retombées positives pour Marseille. Ce dynamisme 
intellectuel du port provençal se trouvait bien sûr 
associé à un rôle économique qui attirait des popu-
lations diverses. J. Sibon considère ainsi l’insertion 
et le rayonnement des élites juives de Marseille 
au xive siècle. La communauté juive représentait 
sans doute 10% de la population de la ville mais ses 
notables sont les mieux connus. Ils sont placés sous 
la protection du comte angevin, ce qui montre que 
Marseille bénéficiait aussi de ce pouvoir princier. Car 
les juifs y jouent un rôle très actif dans le commerce 
à longue distance. Le cas de Marseille témoigne du 
partage entre chrétiens et juifs d’une éthique écono-
mique commune, par exemple au sujet de la valeur 
des biens ou de l’usure.

Les spécialistes des diverses civilisations médi-
terranéennes médiévales trouveront donc dans ce 
volume de nombreuses données érudites, chacun 
dans leur domaine. Cet ouvrage possède aussi un 
indéniable intérêt comparatiste. Comme le dit 
É. Malamut, « la question sous-jacente [est] celle de 
la spécificité de la ville méditerranéenne » (p. 6). Des 
éléments de réponse à ce problème sont esquissés, 
ne serait-ce qu’à partir des idées de l’un des plus 
perspicaces théoriciens de l’histoire méditerranéenne, 
Ibn Khaldûn. La ville présentée ici est bien souvent 
une capitale liée aux puissantes constructions éta-
tiques méditerranéennes, Empire byzantin, califats 
omeyyade et fatimide, royaume angevin et même 
la papauté. En dehors de ces capitales politiques 
aux fonctions toujours multiples s’affirment les 
ports commerciaux de Thessalonique, Famagouste, 
Pechina-Almeria et Marseille. Mais l’unité de la 
Méditerranée provient sans doute des relations 
entretenues entre elles par ces villes. L’un des apports 
de ce livre consiste en la mise en valeur du xive siècle 

– l’époque d’Ibn Khaldûn – comme un fructueux 
moment des échanges de tous ordres entre les grands 
pôles étudiés. Avant l’ouverture des espaces carac-
térisant le xve siècle, on assiste sans doute à l’un des 
apogées du monde méditerranéen.

Vincent Puech 
Laboratoire DYPAC/UVSQ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Malamut Élisabeth, Ouerfelli Mohamed (dir.): Villes méditerranéennes au Moyen Âge., recensé par Vincent Puech
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

