| Il. HisTOIRE |

MALAMUT Elisabeth,
OUERFELLI Mohamed (dir.),
Villes méditerranéennes au Moyen Age,

Aix-en-Provence, Presses universitaires de
Provence, Le temps de I'histoire,

2014, 344 p.

ISBN: 978-2-85399-945-8

Cet ouvrage résulte de deux rencontres de
chercheurs dont E. Malamut, professeur a I'uni-
versité d’Aix-Marseille, fut chaque fois I'une des
organisatrices: un séminaire a Aix-en-Provence
sur la ville méditerranéenne au Moyen Age (2010-
2012) et une table ronde sur « Thessalonique:
urbanisation et dynamiques sociales », tenue au
Congrés international des études byzantines de
Sofia (2011). Cette double origine explique la variété
des exemples traités: sur vingt-deux articles, neuf
concernent Thessalonique, deux Constantinople et
un Famagouste (Chypre), quatre des villes islamiques
(dont Cordoue, Pechina-Almeria, Fustat) et six des
villes chrétiennes occidentales (Aix, Naples, Avignon,
Marseille). Nous rendrons compte des articles en
fonction de cette répartition géographique, suscep-
tible d'intéresser des spécialistes tres divers.

L'ouvrage est organisé selon trois thémes
comparatistes richement présentés par E. Malamut
dans lintroduction et mélant chaque fois des
civilisations différentes. (p. 5-18). Le premier axe
concerne les villes capitales: il évoque surtout
deux villes angevines (Aix et Naples) aux cotés
de Thessalonique, qui ne releva de ce statut que
tres fugitivement. Il interroge ainsi les moments
d’affirmation et déclipse de la fonction de capitale
ainsi que les attributs divers qui la constituent, et se
demande enfin pourquoi certaines villes peuvent, ou
non, en devenir. Le deuxiéme théme s’intéresse aux
facteurs variés de l'urbanisation, en particulier a ses
moteurs économiques et au rdle joué par la situation
maritime. Toujours en contrepoint de Thessalonique,
il fait la part belle aux villes islamiques évoquées.
Il interroge aussi I'intégration des minorités dans la
société urbaine, a travers les cas de Constantinople
et de Marseille. Enfin, le dernier volet de l'ouvrage
évoque la ville comme centre religieux et culturel,
en confrontant le cas de Thessalonique avec ceux
d’Avignon et, encore, de Marseille et Constantinople.
Il s'agit de questionner la notion de religion civique et
les processus de défense de la foi chrétienne.

Le dossier le plus fourni concerne donc
Thessalonique, principalement i la fin du Moyen Age,
époque de loin la mieux documentée. Depuis le livre
ancien d’O. Tafrali (Thessalonique au quatorziéme

siecle, Paris, Geuthner, 1913), on manquait sur le sujet
|

d’'un ensemble de textes synthétiques en francais.
Signalons que la métropole de la Gréce du Nord vient
de faire aussi l'objet de la publication de la premiere
partie (en six articles) de la table-ronde évoquée,
consacrée au vif épisode de tensions du milieu du
x1ve siecle (M.-H. Congourdeau (éd.), Thessalonique
au temps des Zélotes (1342-1350), Paris, ACHCByz,
2014). Les neuf articles réunis dans le présent volume
couvrent des themes plus larges et ont l'intérét
d’exposer en francais les travaux de cinq chercheurs
grecs de l'université thessalonicienne Aristote, pour
la plupart traduits de I'anglais par E. Malamut.

Un premier ensemble envisage I'urbanisme et la
naissance du culte chrétien a une époque ancienne
(1xe-xme siecles). A. Stavridou-Zafraka traite de I'envi-
ronnement urbain (x®-xve siecles). Elle rappelle que
Thessalonique fut une capitale impériale sous Galere,
audébut du 1ve siecle: de cet épisode politiquement
fugitif, la cité a hérité d'un ample urbanisme. Elle
devient la deuxiéme ville de 'empire byzantin, animée
par le culte de son saint patron Démetrios, auquel
était associé une dynamique foire annuelle. Lauteur
renvoie a de nombreuses fouilles archéologiques qui
ont fait progresser notre connaissance des églises,
cimetieres, maisons, ateliers, ainsi que celle de I'agora.
A. Timotin évoque les couvents familiaux et saints
locaux a la fin du ix¢siecle. Les Vies d’Euthyme le
Jeune et de Théodora de Thessalonique révelent
l'attractivité de la ville a I'échelle de I'ensemble de
I'Empire byzantin et témoignent de l'insertion de
leurs fondations monastiques et de leurs cultes dans
les structures familiales. M. Kaplan décrit I'implanta-
tion en ville des monastéres du mont Athos du x¢ au
milieu du xni€ siecle. Les riches archives des couvents
de la presqu’ile macédonienne, en particulier celles
d’lviron, montrent qu'ils ne se limitaient pas a écouler
a Thessalonique leurs productions agricoles, mais
qu'ils y possédaient des maisons, ateliers et boutiques.

Deux articles questionnent la maniére dont
Thessalonique a pu, au xive siecle, endosser a nouveau
la fonction de capitale, aprés le bref précédent du
Ive siecle. B. Rochette envisage le pouvoir des des-
potes, fils de 'empereur, envoyés dans la métropole
macédonienne pour gouverner une vaste circons-
cription. Si ces personnages y sont entourés d’'une
administration, on ne saurait pour autant faire de la
ville la téte d'un territoire autonome par rapport au
centre constantinopolitain. Pour que Thessalonique
soit une vraie capitale, il faut simplement que le coeur
du pouvoir souverain s’y implante. Ce fut le cas au
xni€ siecle, dans le contexte du chaos qui suivit la qua-
triéme croisade de 1204, avec deux éphémeéres Etats,
I'un latin, I'un grec. Pour le siecle suivant, E. Malamut
étudie le pouvoir et I'influence de trois impératrices
de Thessalonique: Iréene de Montferrat (épouse

BCAI 31

BCAIl en ligne

53

BCAI 31 (2017) Malamut Elisabeth, Ouerfelli Mohamed (dir.): Villes méditerranéennes au Moyen Age., recensé par Vincent Puech
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

d’Andronic Il), Rita Maria d’Arménie (veuve de
Michel IX) et Anne de Savoie (veuve dAndronic Ill).
Toutes trois d'origine étrangere, elles ne s’installerent
dans la ville que dans des contextes trés particuliers
de crise politique, mais n'y exercérent pas moins une
véritable autorité impériale, concurrente de celle qui
régnait a Constantinople.

Cette fonction politique de Thessalonique a
bien srimprimé a la ville une marque monumentale.
Deux articles débattent de I'identité du fondateur de
I'église du prophéte Elie, 'un des plus beaux sanc-
tuaires médiévaux, situé a proximité de l'antique
basilique Saint-Demeétrios. On s’accorde sur le fait
que cet édifice reprend de fagon singuliere I'archi-
tecture athonite, surtout du fait des trois triconques
associées a la croix inscrite a coupole. A. Tantsis
considere que cet édifice constitue I'église principale
(katholikon) du monastére des Saints-Anargyres. Elle
aurait été ainsi fondée par I'impératrice Anne de
Savoie, donatrice au méme établissement de I'ancien
palais de Guy de Lusignan, neveu de I'impératrice Rita
Maria dArménie: c'est dans ce palais qu’Anne aurait
fini ses jours sous le nom de moniale Anastasie. De
son coté, M. Kambouri-Vamvoukou plaide pour une
fondation de I'église du prophéte Elie par l'empereur
Manuel Il, qui fit de Thessalonique sa capitale comme
coempereur entre 1382 et 1387 avant de devenir
unique souverain de 1391 a 1425. Elle en veut surtout
pour preuve la représentation dans I'ample narthex
du Massacre des Innocents, censé constituer un écho
des premiers rapts d’'enfants par les Turcs a I'extréme
fin du x1ve siécle, dans le cadre du devshirme visant a
former de futurs soldats.

Les deux derniers articles sur Thessalonique
concernent principalement les questions sociales au
xIve siécle. P. Katsoni envisage 'urbanisation et les
déséquilibres sociaux a travers la correspondance du
théologien Demeétrios Kydones, par ailleurs ministre
ou conseiller de plusieursempereurs. Une telle source
épistolaire renseigne avec précision sur des aspects
peu connus de la société urbaine byzantine, en parti-
culier surles roles respectifs du peuple et des notables
formant le conseil (boulé). On regrettera simplement
dans cet article I'usage incertain du terme de féoda-
lisme, que se refusait a employer O. Tafrali en 1913.
Poursa part, E. Chatziantoniou étudie le role politique,
social et judiciaire des archevéques. Elle s'inscrit ainsi
dans le renouvellement des approches des interven-
tions profanes de I'Eglise. Le contexte de crise poli-
tique et militaire explique certes le role de médiation
endossé par les archevéques, maisils s'imposent aussi
dans'atténuation des tensions sociales, en particulier
par leur ceuvre charitable et leurs jugements.

Une évocation de la ville byzantine pouvait

difficilement éluder le cas de Constantinople, tant
|

la capitale offre le visage le mieux connu du monde
urbain. Elle fait ici I'objet de deux approches origi-
nales de la présence de minorités étrangeres. I. Augé
considere les Arméniens, dont I'intégration dans
l'aristocratie et 'armée byzantines est un fait majeur
qui permet de comprendre la puissance orientale
de I'empire. En raison de la nature des sources, il
est plus difficile d’apprécier leur implantation
dans la capitale: on I'apergoit surtout grace aux
ambassades a vocation religieuse, destinées a expo-
ser les particularités dogmatiques et liturgiques des
Arméniens. Le domaine religieux est aussi envisagé
par C. Delacroix-Besnier a propos des Dominicains de
Constantinople. Mis, a partir de 1228, au service de
la politique pontificale, les Freres Précheurs réalisent
une habile immersion dans la société grecque, qu'ils
tentent d'amener au christianisme latin. En raison
de leur danger pour l'orthodoxie, ils furent confinés
dans le quartier génois de Péra a partir de 1307. lls
n'en jouérent pas moins un role essentiel dans les
discussions sur I'Union des Eglises latine et grecque
et plus largement dans les polémiques théologiques.
Grace a eux, Démetrios Kydones apprit le latin et
traduisit en grec la Somme de Thomas d’Aquin.
La présence des Latins en Orient est aussi évoquée
par C. Otten-Froux a propos de Famagouste, port
oriental de I'lle de Chypre. La fonction commerciale
de la ville s'est développée a I'époque des Croisades,
surtout a partir de la fin du x1® siecle, a 'époque du
royaume des Lusignan, dont la capitale est Nicosie.
L'activité économique s'accroit considérablement
a la fin du xine siecle, quand les Francs perdent la
Terre sainte. La ville devient le principal emporium
chrétien en Méditerranée orientale, pendant pres
d’un siécle, jusqu’a ce que les Génois, a la suite d'une
intervention militaire en 1373-1374, y obtiennent un
monopole finalement préjudiciable a son rayonne-
ment commercial.

La ville islamique fait d'abord l'objet des consi-
dérations générales de G. Martinez-Gros, fondées
sur la notion de processus d’accumulation chez Ibn
Khald(n. Cet article théorique présente un intérét
pour I'ensemble du volume car il expose I'idée
khaldGnienne que toute ville nait comme capitale
d’un Etat: cet axiome peut étre testé a propos des
divers exemples envisagés. Selon ce schéma, la levée
de I'impdt permet le développement des diverses
fonctions de la ville, métiers variés et activités intellec-
tuelles. Ibn Khald(in pense aussi la survie éventuelle
d’'une capitale a la dynastie qui I'a fondée: une ville
peut connaitre une limite a son expansion, par exces
de population et de richesse, elle peut aussi bénéficier
plus vertueusement de l'accumulation d’activités
ainsi engendrée. Cordoue, grande capitale omeyyade

d’'Occident entre le viii® et le xi€ siecle, est étudiée par
|

BCAI 31 54

BCAI 31 (2017) Malamut Elisabeth, Ouerfelli Mohamed (dir.): Villes méditerranéennes au Moyen Age., recensé par Vincent Puech
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

Ch. Mazzoli-Guintard jusqu’au xin€ siecle au sujet
de son alimentation en eau, un aspect crucial pour
la survie urbaine. Lauteur illustre en ce domaine la
théorie khald(inienne en mettant en valeur l'origine
étatique des grands équipements alimentant palais,
mosquées et fontaines publiques. Mais elle montre
que linitiative privée sest ajoutée a ce réseau en
aménageant puits ou citernes destinés a la maison
ou au quartier. Ch. Picard rappelle que si Almeria
ne fut pas a l'origine une capitale, elle est bien née
de la volonté des émirs omeyyades de Cordoue de
disposer d’'un port méditerranéen au 1x¢ siécle pour
contrer déventuels nouveaux raids vikings. Le schéma
d’lbn Khalddn est ici quelque peu bousculé par la
fondation, par des acteurs locaux mozarabes, de la
voisine Pechina, que le nouveau califat, soucieux de
créer une puissante base navale récupérera a partir
de 931. La destruction de Pechina par les Fatimides en
954 redonne a Almeria la premiére place au sein d’'un
développement portuaire qui ne fut donc pas linéaire.
Le dernier article sur la ville islamique concerne
Fustat, capitale antérieure a la fondation du Caire en
969, mais aussi Palerme — toutes deux considérées
aux xIve et xve siecles, quand la documentation est
abondante. Fustat est toute proche de la capitale
des Mamelouks d’Egypte, tandis que Palerme est la
capitale du royaume aragonais de Sicile. M. Ouerfelliy
compare l'organisation spatiale et les répercussions de
I'industrie du sucre sur le paysage urbain: a Palerme
elle est en effet un héritage de 'époque musulmane
(1xe-x1®siecles). La théorie khald(inienne se vérifie
ici assez bien: si I'impulsion initiale fut étatique, le
relais fut largement pris par l'entreprise privée et la
concentration de l'activité dans de grosses sucreries
entraina de multiples nuisances — un exemple des
limites du développement urbain.

Comme la ville islamique, la ville chrétienne
occidentale se signale d'abord par son réle de capitale.
Deux articles comparent en premier lieu les capitales
des Angevins. N. Coulet évoque le cas d’Aix, qui hérite
cette fonction d’'un choix tardif de résidence des
comtes de Provence de la maison de Barcelone. Apreés
son mariage avec I'héritiere de cette lignée au milieu
du xin® siecle, Charles I1*" d’Anjou renforce I'admi-
nistration aixoise, surtout marquée par la présence
d’'une chambre des comptes. Lors de cette période,
la ville connait un doublement de sa superficie batie.
Mais elle bénéficie encore plus significativement de la
transformation en nécropole royale de I'église Saint-
Jean des Hospitaliers, un choix la encore hérité du
dernier comte catalan et qui fixe dans la pierre une
présence politique toujours susceptible de migrer. Car
la principale capitale angevine fut bien s(ir Naples, a la
téte du royaume de Sicile, acquis par Charles 1" par la
grace du pape et par sa victoire sur les Hohenstaufen

en 1266. Aix est alors reléguée au second plan, mais
elle bénéficie d'une autonomie administrative pour
la direction de la Provence. De son coté, la réussite
de Naples angevine étudiée par G. Vitolo se fonde
sur la capacité a amalgamer les éléments francais et
locaux. Ce phénomene s'observe sur le plan religieux
avec l'architecture et les cultes de la cathédrale, et
du point de vue politique avec l'intégration de la
noblesse napolitaine dans I'administration royale. La
bourgeoisie et le peuple n'en acquirent pas moins un
role important dans les institutions urbaines telles
que les hopitaux ou les conseils représentatifs élus
en période de crise. La troisiéme capitale envisagée
pour cette partie de la Méditerranée n'est autre
que I'Avignon des papes dans la premiere moitié du
x1ve siecle. Notons que des 1303, quelques années
avant l'installation du pape Clément V en 1309,
Avignon abritait I'université du comté de Provence,
une fonction qui échappait donc a Aix. Ch. Gadrat-
Ouerfelli évoque ici Avignon comme porte pour
I'Orient, c'est-a-dire dans son role d'organisation
de l'activité missionnaire. La ville bénéficiait bien
stir de l'intense vie intellectuelle patronnée par les
papes. Il s’y développe non seulement une expertise
des mondes orientaux a évangéliser, mais aussi un
véritable enseignement, par des savants venus de ces
contrées, de langues orientales trés diverses (hébreu,
arabe, syriaque, grec, arménien).

Les trois derniers articles portent sur Marseille,
dont Th. Pécout se demande d'abord pourquoi elle
ne fut jamais capitale. Sur le plan religieux, malgré le
prestige de l'abbaye Saint-Victor, elle négala jamais
le siege métropolitain d’Arles, hérité de 'Antiquité, et
assista a la promotion d’Avignon par la papauté. Du
point de vue politique, on I'a vu, le comté de Provence
était dirigé par Aix, et Marseille a été intégrée dans le
puissant Etat angevin: ses princes n'y résidérent par-
fois que pour son importance portuaire. La grande
réussite de Marseille fut bien sir commerciale, a
I'échelle de I'ensemble de la Méditerranée, mais ce
dynamisme économique ne généra pas l'existence
d’'une république maritime a l'italienne, en raison
des facteurs évoqués. L'attractivité de Marseille n'en
était pas moins certaine comme le montrent les deux
autres articles. D. Nebbiai étudie le cas du médecin
et théologien catalan Arnaud de Villeneuve entre
1304 et 1310. De passage a Marseille, il y trouve
un climat favorable a ses activités, dabord avec le
scriptorium de I'abbaye Saint-Victor, ol il fait copier
son Commentaire sur Apocalypse. |l semble que
cest a Marseille qu'il destina a des moines du mont
Athos la traduction grecque d’'un ouvrage rédigé en
catalan. L'implantation en ville des ordres mendiants
lui inspire des discours réformateurs proches des

idées des Franciscains. Son parcours montre enfin
|

BCAI 31 55

BCAI 31 (2017) Malamut Elisabeth, Ouerfelli Mohamed (dir.): Villes méditerranéennes au Moyen Age., recensé par Vincent Puech
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

que la présence pontificale a Avignon a pu avoir des
retombées positives pour Marseille. Ce dynamisme
intellectuel du port provencal se trouvait bien sir
associé a un role économique qui attirait des popu-
lations diverses. J. Sibon considére ainsi l'insertion
et le rayonnement des élites juives de Marseille
au XIvesiecle. La communauté juive représentait
sans doute 10% de la population de la ville mais ses
notables sont les mieux connus. lls sont placés sous
la protection du comte angevin, ce qui montre que
Marseille bénéficiait aussi de ce pouvoir princier. Car
les juifs y jouent un role tres actif dans le commerce
a longue distance. Le cas de Marseille témoigne du
partage entre chrétiens et juifs d'une éthique écono-
mique commune, par exemple au sujet de la valeur
des biens ou de l'usure.

Les spécialistes des diverses civilisations médi-
terranéennes médiévales trouveront donc dans ce
volume de nombreuses données érudites, chacun
dans leur domaine. Cet ouvrage posséde aussi un
indéniable intérét comparatiste. Comme le dit
E. Malamut, « la question sous-jacente [est] celle de
la spécificité de la ville méditerranéenne » (p. 6). Des
éléments de réponse a ce probleme sont esquissés,
ne serait-ce qu'a partir des idées de I'un des plus
perspicaces théoriciens de I'histoire méditerranéenne,
Ibn Khald(in. La ville présentée ici est bien souvent
une capitale liée aux puissantes constructions éta-
tiques méditerranéennes, Empire byzantin, califats
omeyyade et fatimide, royaume angevin et méme
la papauté. En dehors de ces capitales politiques
aux fonctions toujours multiples saffirment les
ports commerciaux de Thessalonique, Famagouste,
Pechina-Almeria et Marseille. Mais I'unité de la
Méditerranée provient sans doute des relations
entretenues entre elles par ces villes. L'un des apports
de ce livre consiste en la mise en valeur du xive siecle

- I'époque d’lbn Khald(in — comme un fructueux
moment des échanges de tous ordres entre les grands
poles étudiés. Avant l'ouverture des espaces carac-
térisant le xv® siécle, on assiste sans doute a l'un des
apogées du monde méditerranéen.

Vincent Puech
Laboratoire DYPAC/UVSQ

BCAI 31 56
BCAI 31 (2017) Malamut Elisabeth, Ouerfelli Mohamed (dir.): Villes méditerranéennes au Moyen Age., recensé par Vincent Puech
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

