
Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 46

III. Histoire

Aigle �Denise,  
Briquel Chatonnet Françoise (dir.),  
Les figures de Moïse, 

Paris, éditions de Boccard, 
2015, 402 p. 
ISBN : 9782701804507

On pourrait penser que tout a été dit de Moïse. 
Ce serait ignorer la complexité et la diversité des 
interprétations qu’a suggéré et suggère ce person-
nage commun aux trois monothéismes comme le 
montre cet ouvrage qui couvre de nombreux siècles, 
de l’Antiquité au Moyen Âge, qui fait se croiser 
diverses disciplines, de la littérature à l’art et se 
rencontrer les religions, de l’égyptienne à l’islam. Le 
devenir de la figure mosaïque en est l’objet, Moïse, 
concept, construction, mythe, sujet d’appropriation, 
de détournement, autant de « figures » qui justifient 
le pluriel de son titre.

1.	 Naissance d’une figure : l’émergence de la 
figure de Moïse-roi, sous influence syro-
mésopotamienne et de Moïse-intermédiaire 
dans l’épisode de la mer des Joncs est au 
cœur de deux analyses.
La documentation textuelle et l’iconographie 

syro-mésopotamiennes du Ier millénaire avant J.-C. 
s’appuient sur des matériaux littéraires, religieux, 
iconographiques, sur des idéologies qu’ont utili-
sés les auteurs du récit de l’Exode. Maria Grazia 
Masetti-Rouault analyse la royauté de Moïse, l’image 
du Dieu de l’orage, la symbolique du bâton-serpent 
développées par la culture assyro-babylonienne, et 
met en lumière les mécanismes fondateurs de la 
construction complexe de la figure de Moïse, ses 
fonctions de législateur sans être roi, de médiateur 
en étant « presque divin ». 

Cette fonction médiatrice, attribuée à Moïse, est 
centrale dans le récit de la traversée de la mer des 
Joncs (Ex 14, 1-31), comme le révèle l’exégèse dans 
son approche narrative et thématique. Cette dernière 
dégage trois réseaux de cohérence : la confusion des 
repères et leur transformation finale ; la dramati-
sation et dérision du récit ; la démocratisation au 
regard de la nature du miracle et de la référence au 
peuple. Un épisode, souligne  Stéphanie Anthonioz, 
à la fois divinisé et démocratisé dans lequel Moïse 
assure une juste médiation entre Dieu et les hommes, 
fort éloignée de la médiation royale des sources 
mésopotamiennes.

2.	 Dans l’Antiquité, les lectures juives et chré-
tiennes du judaïsme hellénisé, d’Artapan, 
des Byzantins, des Pères d’Antioche, de la 
patristique grecque.
Les galeries de figures ancestrales de sagesse ou 

de foi, procédé historiographique courant dans la 
littérature hellénique, offre le cadre d’une réflexion  
de Marie-Françoise Baslez sur la signification 
donnée à la figure de Moïse, tantôt glorifié, tantôt 
occulté, dans le judaïsme judéen, en diaspora ou en 
contexte de persécution ou d’acculturation. Moïse 
est tour à tour investi d’une figure d’effacement ou 
de rupture. Négligé ou oublié dans la littérature juive 
de persécution, Moïse réapparait dans les textes 
néo-testamentaires, comme prophète persécuté ou 
martyre. 

Une toute autre figure, née aussi dans le 
judaïsme hellénisé, apparaît avec la Vie de Moïse 
dont Artapan est l’auteur. Moïse est d’abord présenté 
comme le transmetteur aux Grecs de la Loi dont il est 
dépositaire, comme l’initiateur de la sagesse grecque, 
et le premier philosophe d’Égypte. Cependant Jean 
Riaud révèle que la figure du bienfaiteur fait place 
à celle du combattant investi dans la libération de 
son peuple, serviteur accompagné de la voix divine 
et thaumaturge car il connaît le nom de Dieu. Ce ro�-
man de Moïse apparaît comme une « biographie 
nationale » visant à encourager les juifs à contribuer 
à la prospérité égyptienne tout en restant convaincus 
d’être le peuple élu de Dieu.

La « littérature de dialogues » (fin vie-début 
viie siècle) témoigne de la controverse entre juifs et 
chrétiens dans l’Antiquité et s’appuie sur les Écritures 
reconnues par les juifs et les chrétiens. L’enjeu de la 
polémique qu’étudie Sébastien Morlet concerne la 
définition de la figure de Moïse, prophète du Christ, 
son précurseur, et auteur du Pentateuque. Les chré-
tiens interprètent la Loi, la figure et les actions de 
Moïse en un sens typologique, approche que les 
juifs rejettent et à laquelle ils substituent l’usage de 
l’exégèse symbolique. Cette controverse a remodelé 
l’image chrétienne de Moïse et de ses écrits dans 
l’Antiquité, des écrits perçus comme des prophéties 
dotées d’un sens caché, qui lui vaudront le double 
attribut de prophète et d’hiérophante.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aigle Denise, Briquel Chatonnet Françoise (dir.): Les figures de Moïse., recensé par Mireille Loubet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 47

III. Histoire

Les commentaires des Pères grecs d’Antioche, 
fin ive–début ve siècle, et les chaînes exégétiques, 
apparues au vie siècle dans l’Église grecque de Pales�-
tine, se penchent sur le personnage de Moïse dans le 
livre de Jérémie (15,1). La figure mosaïque que dégage 
Mathilde Aussedat permet d’en expliciter certains 
passages à la lumière du Pentateuque et d’établir des 
parallèles entre Moïse, figure du prophète par excel�-
lence, et Jérémie, pour faire de ce dernier le nouveau 
Moïse. C’est la vie de Jérémie qui est centrale dans ces 
commentaires et florilèges, analysée à l’aune de celle 
de Moïse, en retenant ses traits majeurs : rédacteur 
de l’Écriture, envoyé de Dieu auprès du peuple et son 
intercesseur auprès de Dieu. 

L’ordre donné à Moïse d’ôter ses sandales (Ex 3,5) 
suscite, parmi les exégètes chrétiens des premiers 
siècles, un débat sur le rôle de Moïse et la symbolique 
des sandales que s’emploie à cerner Marie-Odile 
Boulnois. Moïse, doit accomplir sa charge de grand 
prêtre nu-pied et s’abstenir des rapports conjugaux. 
La sainteté de la terre, mentionnée en Ex 3,5, a été 
attribuée par la plupart des Pères à la présence de Dieu 
en ce lieu plutôt qu’à sa sacralisation par les pas de 
Moïse. Le déchaussement a été vu symboliquement 
comme la fin du voyage spirituel de Moïse et l’accès 
à l’état de perfection, comme la préfiguration du 
baptisé, ou encore comme le modèle du missionnaire. 
Moïse déchaux, délivrant une Loi provisoire, a été 
opposé à Jésus donnant, chaussé, un enseignement 
définitif. À travers la diversité de ces exégèses c’est une 
figure mosaïque multiforme qui prédomine, face au 
Christ, seul à permettre l’accès à Dieu.

3.	 En réponse aux juifs et aux chrétiens, 
le Moïse de Galien, de Celse, de la gnose,  
fait l’objet de trois études.
Cherchant une explication à la croissance illimi-

tée des cheveux contrairement à celle des cils et sour�-
cils, Véronique Boudon-Millot montre que Galien 
oppose sa conception du démiurge grec, contraint 
de composer avec les lois de la nature, à celle du Dieu 
omnipotent de Moïse. Dans sa réflexion sur le pouls, 
il associe le nom de Moïse aux enseignements de 
savoirs qu’adoptent, sans discernement, considère-t-il, 
ceux qui les écoutent (juifs et chrétiens, sectateurs de 
Moïse et du Christ) guidés par leur foi. Galien, dont 
la connaissance du judaïsme n’est pas avérée, se fait 
le témoin de la tradition qui voit en Moïse le trans�-
metteur de la Torah, texte « inspiré » reçu de Dieu et 
le témoin de l’existence d’enseignements dispensés 
par la communauté juive à Rome. 

Dans son Discours véritable, consacré à la 
polémique antichrétienne, le philosophe Celse 

(seconde moitié du iie siècle) a recours au personnage 
de Moïse, pour fonder son argumentation dans la 
« guerre pour la vérité » entre chrétiens et Grecs : 
Moïse n’est pas un sage car il a abandonné la sagesse 
ancestrale des Égyptiens, il n’est pas le fondateur 
d’une nouvelle religion car ses doctrines sont un 
plagiat des écrits grecs. Paul-Henri Roullier souligne 
qu’en réduisant le rôle de Moïse à celui de magicien, 
Celse vise à détruire son autorité et ce faisant l’édifice 
juif puis chrétien.

Le travail exégétique des gnostiques, consacré 
surtout au premier chapitre de la Genèse, s’inscrit 
dans leur approche polémique de la Bible et de 
l’image de Moïse : relecture contestataire du récit 
des origines et rejet de la Loi juive. Pour les auteurs 
de Nag‘ Hammadi le personnage de Moïse présente 
trois intérêts qu’analyse Madeleine Scopello : auteur 
et interprète du récit des origines ; destinataire et 
dépositaire de la Loi ; puissant magicien ; associé, de 
plus, au prophète Élie dans la scène de la transfigura�-
tion. Le Livre des Secrets de Jean (iie siècle) repousse 
les versions mosaïques du récit des origines, de la 
nature de la torpeur tombée sur Adam et de l’épi�-
sode du déluge, leur substituant une interprétation 
spiritualisée et allégorique, privilégiée par la gnose.

4.	 Les approches juives et chrétiennes à 
l’époque médiévale dans les littéra�-
tures midrashique, byzantine, syriaque, 
copte-arabe, sont traités sous cinq angles.
L’interprétation de la mort de Moïse a suscité 

deux courants de pensée : Moïse mort comme tous 
les hommes, seule particularité, son enterrement pris 
en charge par Dieu et les anges, et Moïse, monté au 
ciel comme Élie, sans connaitre la mort. José Costa 
étudie comment les rabbins ont harmonisé ces deux 
approches au travers d’une thèse : Moïse, mort par le 
baiser divin (lecture littérale de Dt 34,5). À ce motif 
se combine celui du refus par Moïse de sa propre 
mort, au centre de deux séquences tirées du Midrach 
Tanḥuma et du Deutéronome Rabba. S’y ajoute aussi 
la thématique de l’entrée en terre promise, car Moïse 
associe son refus de mourir à son désir de rentrer en 
terre d’Israël. Si pour le MT Dieu n’impose pas la mort 
à un juste sans son accord préalable, pour le DR c’est 
Dieu qui fixe la mission de l’ange de la mort auprès 
de Moïse, ainsi privé de la figure d’immortalisation 
directe. 

Multiples sont les formes de réception de la figure 
mosaïque à Byzance, dominée par celle de Moïse 
premier et vrai chrétien, donc modèle personnel et 
intemporel à imiter par tout chrétien, prototype du 
moine. Il est la préfiguration du Christ, qui apporte la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aigle Denise, Briquel Chatonnet Françoise (dir.): Les figures de Moïse., recensé par Mireille Loubet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 48

III. Histoire

Loi nouvelle de la Grâce et également la préfiguration 
du patriarche Taraise (784-806). Vincent Déroche met 
en lumière la figure du Moïse législateur, fondateur 
du judaïsme, est perçue comme une opposition au 
christianisme et s’inscrit dans le cadre des rapports 
complexes des Byzantins avec l’Ancien Testament et la 
religion juive. De l’appropriation des figures mosaïques 
à Byzance, on retiendra aussi le modèle de toute 
fonction liée au pouvoir épiscopal ou impérial, exercé 
au nom de Dieu, faisant ainsi du souverain une figure 
sacerdotale et politique.

La littérature syriaque apocalyptique accorde, 
comme le montre Alain Desreumaux, une large place 
au rôle de Moïse dans les représentations populaires 
tout autant que savantes. Les textes abordant le 
thème de l’histoire sainte et des prophéties sur le 
Christ par le biais de la typologie christologique 
dégagent plusieurs figures : Moïse, personnage 
historique de la chronologie israélite ; Moïse, per�-
sonnage central de la narration d’une histoire sainte, 
Moïse législateur en tant qu’auteur de la Loi, Moïse 
référence prophétique pour la théologie chrétienne. 
Les œuvres apocryphes développent la conception 
de la prophétie typologique : Moïse prophète par 
excellence, préfigure de Jésus-prophète.

Dans la littérature en langue syriaque, littérature 
de clercs, d’inspiration religieuse, les figures bibliques 
sont partout présentes, présentes. Françoise Briquel 
Chatonnet considère celle de Moïse qui est liée à 
la Loi, avec une double image : Moïse a reçu la Loi 
des mains de Dieu et il est l’auteur du Pentateuque. 
Au rôle classique du sauveur, du berger, du guide et 
pasteur, de l’intermédiaire entre Dieu et le peuple, 
s’ajoute celui de l’initiateur de la vie ascétique. La 
lecture chrétienne fait de l’histoire de Moïse une 
préfiguration de celle du Christ, venu accomplir ce 
que Moïse avait initié. Les illustrations des manuscrits 
ou des peintures murales, peu nombreuses en monde 
syriaque, mettent essentiellement en scène le Moïse 
associé aux tables de la Loi et porteur de la première 
Révélation, celui par qui Dieu s’est révélé aux hommes.

L’épisode du mariage de Moïse avec une 
Éthiopienne, fille du roi d’Éthiopie, signalée en 
Nb 12, 1, a suscité de nombreux commentaires dans 
l’Antiquité et au Moyen Âge. La réappropriation de 
cet évènement dans le contexte de l’Égypte copte 
sous domination musulmane puis dans le royaume 
chrétien d’Éthiopie apparaît dans des textes de fin 
xiie-début xiiie siècle provenant d’une source arabe 
melkite, l’Histoire universelle d’al-Makīn qu’analysent 
Marie-Laure Derat et Robin Seignobos. L’expédition 
de Moïse en Éthiopie se voit enrichie d’éléments 

étrangers au texte biblique : l’objectif en était de 
protéger le cours du Nil d’un détournement par les 
Éthiopiens. Une traduction en ge‘ez de l’ouvrage arabe 
en donne une nouvelle interprétation vue d’Éthiopie : 
la construction d’un mur par Moïse pour protéger le 
fleuve et, pour assurer sa surveillance, la nomination 
du frère de sa femme à la tête du royaume d’Éthiopie. 
Moïse est ainsi chargé d’une mission « diplomatique » 
et l’artisan d’un nouveau pouvoir dans le royaume 
d’Éthiopie. 

5.	 Les Visions de Moïse en monde musulman 
ont suscité trois recherches à travers Moïse 
dans le Coran, la Torah dans le Coran,  
Moïse dans la mystique musulmane.
Pour cerner la figure coranique de Moïse, il 

convient de se détacher du récit biblique, comme 
nous y engage Jacqueline Chabbi, car d’une part 
l’histoire et le personnage de Moïse renvoient à 
Muḥammad et aux conflits de son temps, et d’autre 
part la figure de Moïse et ses aventures sont « cora�-
nisées », adaptées à l’arabité du viie siècle en Pénin�-
sule arabe. En ce sens la représentation de Moïse est 
celle d’un alias de Muḥammad et ses missions sont 
une préfiguration de celles du prophète de l’islam. 
Moïse comme alias, face à son alter ego négatif, 
Pharaon, alias comme guide de Muḥammad dans 
son « voyage nocturne » vers Jérusalem, alias dans 
sa confrontation à son peuple, les Israélites, alias 
dans l’épisode du veau d’or en version mekkoise 
et médinoise qui signe la délégitimation des fils 
d’Israël. Ainsi la figure mosaïque peut se lire comme 
celle d’un héros musulman dont Muḥammad revêt 
les habits. 

Le texte coranique souligne volontairement, 
pour modeler sa propre image et définir son propre 
statut, un parallèle entre tawrāt et qur’ān qui 
porte sur plusieurs points : Dieu fait descendre une 
Écriture, sur un envoyé, comme bonne direction, 
Loi, à destination de son peuple ; une partie de 
celui-ci la refuse et s’oppose à son transmetteur. 
Anne-Sylvie Boisliveau dégage les parallèles entre 
les deux Écritures, entre les vies de Moïse et de 
Muḥammad qui se répercutent sur l’image du Coran 
et concernent le rôle prophétique du récepteur et en 
retour l’origine divine de l’Écriture ; la définition de 
la mission prophétique de Muḥammad ; la proximité 
des prescriptions juridiques et du message, dont 
l’un fut adressé aux fils d’Israël, l’autre aux Arabes, 
délivré en langue arabe, renforçant ainsi son caractère 
national auprès des peuples qui le reçoivent. À travers 
les descriptions qu’il donne de la Torah, le Coran 
consolide sa propre autorité d’origine divine, et par 
là même irréfutable.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aigle Denise, Briquel Chatonnet Françoise (dir.): Les figures de Moïse., recensé par Mireille Loubet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bon
-à-

tire
r

	 BCAI 31	 49

III. Histoire

De la figure de Moïse dans le Coran, la spiritualité 
musulmane a retenu sa rencontre avec Dieu sur le 
Sinaï : Moïse, modèle de proximité entre l’homme 
et son créateur, dont la mission et la dimension 
mystique trouvent un reflet chez Muḥammad. Les 
exégètes sunnites et les commentateurs mystiques 
qui se sont penchés sur le personnage mosaïque 
s’accordent sur l’amour divin exceptionnel accordé 
à Moïse, en réponse à sa volonté de voir Dieu. La 
rencontre au Sinaï, avec la description de l’extase dans 
l’anéantissement (fanā’), suivie du retour à la réalité 
terrestre (baqā’), se révèle être un paradigme de la 
théophanie pour le soufisme qui fait de l’amour divin 
le moteur du parcours mystique et sa fin. S’il y a un 
consensus des commentateurs sur la figure mystique 
de Moïse malgré les divergences des diverses voies 
soufies, c’est parce que, souligne Pierre Lory, le texte 
coranique présente la vision de Dieu au Sinaï comme 
une expérience d’union au divin, le vécu d’une 
perception, qui constitue l’essence de la mystique.

Faḍlallāl Astarābādī (mort en 796/1394), 
fondateur d’un mouvement mystique et messianique 
iranien, ḥurūfiyya, a procédé à une réinterprétation 
des références fondamentales de l’islam avec son 
exégèse spirituelle (ta’wīl ḥurūfī), la « science des 
lettres ». Orkhan Mi-Hasimov montre qu’il applique 
sa doctrine du Verbe primordial à la figure de Moïse 
en se consacrant à la symbolique de la tente de la ren-
contre érigée par Moïse : la tente comme représenta�-
tion du Verbe divin et représentation du corps humain, 
comme annonce de la mission de Muḥammad et de 
sa rencontre avec Adam. Son exégèse porte aussi sur 
la division du temps, sur le bâton de Moïse, sur les 
éléments (eau, terre, feu) et sur l’épisode des tablettes 
brisées qui traduit le retour à l’origine (ta’wīl). Ces 
interprétations de l’histoire de Moïse reflètent les 
points majeurs de la doctrine de Faḍlallāl Astarābādī, 
certains lui sont propres, d’autres sont conformes à 
l’orthodoxie et synthétisent les aspects caractéris�-
tiques de la mission prophétique en général. 

Moïse, figure archétypale de sainteté, a inspiré 
les auteurs mystiques musulmans, persans dans le 
cas présent, et la théophanie au Sinaï a suscité 
une abondante exégèse de leur part. Denise Aigle 
analyse l’utilisation symbolique des récits coraniques 
concernant Moïse au Sinaï et son voyage initiatique 
avec Ḫiḍr, met en lumière plusieurs attributs 
mystiques de la figure mosaïque : le prototype du 
cheminant, du détenteur de l’accès au divin, du 
disciple, de l’adepte de la retraite intérieure. Cet 
emploi de la figure mosaïque à but didactique, dans 
les poèmes mystiques de ‘Aṭṭar et de Rūmī, souligne 
le parallèle entre les deux cheminants que sont Moïse 

et Muḥammad. La mystique persane dévoile, avec 
les dīwān-s de ‘Aṭṭar et de Rūmī, un Moïse biface : le 
prophète législateur et l’amant passionné, modèle 
de sainteté extatique, digne du pardon et de l’amour 
divin malgré ses imperfections humaines.

6.	 Moïse en images dans l’iconographie juive 
et chrétienne, cette approche spécifique est 
restituée dans deux études.
La vie de Moïse occupe une place importante 

dans l’iconographie juive, en particulier avec la scène 
du don de la Torah qu’étudie Sonia Fellous. Les repré-
sentations de Moïse remontent à l’Antiquité juive et 
paléochrétienne. La synagogue de Doura Europos 
(Syrie) fut la première à offrir un cycle de vie de Moïse 
(peint en 245-6) où il apparaît tout à tour comme 
libérateur, roi, prophète, législateur, prêtre et héros 
grec. Ces scènes sont accompagnées de légendes et 
de dédicaces en araméen et en grec. Moïse est présent 
dans l’art paléochrétien comme préfiguration du 
Christ et dans les iconographies juive et chrétienne qui 
reflètent les enjeux idéologiques et des débats religieux. 
À chacune sa lecture : Moïse reste le précurseur du 
Messie pour les juifs et la figure typologique du Christ 
pour les chrétiens.

Dans l’art chrétien et juif, l’épisode de Moïse au 
buisson a été généralement présenté sous forme d’une 
seule scène synthétisant la totalité de l’événement 
comme le développe François Boespflug. Seules les 
premières bibles moralisées, (manuscrits de grands 
formats) du début du xiiie siècle, racontant le texte 
biblique à destination des laïcs, l’illustrent en plusieurs 
cycles. Les traits de la figure archétypale de Moïse en 
milieu chrétien dans quatre de ces bibles peuvent 
être mieux cernés par comparaison avec l’art chrétien 
asiatique. Les médaillons de ces bibles moralisées sont 
accompagnés de textes d’histoire, de moralisation qui 
reflètent un imaginaire typiquement chrétien alors 
que l’art chrétien d’Asie développe le sien propre, 
imprégné des traditions hindouistes ou bouddhistes.

Cet ouvrage met en lumière la figure polysémique 
de Moïse, figure inlassablement réinterprétée, instru�-
mentalisée, sollicitée pour alimenter une idéologie, 
une cause, un débat…

La figure de « grand homme », dont l’ « honore » 
Freud (1), pourrait rassembler en une seule les mul-
tiples facettes qui sont attribuées à Moïse et ainsi le 
ramener à l’Unité de l’Être à laquelle il a goûté sur le 
mont Sinaï lors de sa rencontre avec le Divin.

Mireille Loubet

(1)  Sigmund Freud, L’homme Moïse et la religion monothéiste, 
Paris, Gallimard, Folio Essais, 1993, p. 203-209.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Aigle Denise, Briquel Chatonnet Françoise (dir.): Les figures de Moïse., recensé par Mireille Loubet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

