| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

FREYER STOWASSER Barbara,
The Day Begins at Sunset. Perceptions of Time
in the Islamic World

London/New York, I.B. Tauris,
2014, 190 p.
ISBN: 9781780765426

The Day Begins at Sunset. Perceptions of Time
in the Islamic World est un ouvrage posthume
de Barbara Freyer Stowasser, décédée en 2012,
professeure d’arabe et d’études islamiques a
I'université Georgetown. Auteure entre autres d’'un
ouvrage de référence sur Women in the Qur'an,
Traditions and Interpretation (1994), elle aborde
dans celui-ci la question complexe du temps dans
la civilisation islamique. Le livre semble avoir été
finalisé avant le déces de son auteure, et pourtant
il surprend par l'absence d'introduction qui prive
le lecteur de la possibilité d’en saisir d'emblée le
projet. Mais, contrairement a ce que pourrait laisser
entendre le sous-titre, il ne s'agit pas, en tout cas, de
la revue des différentes fagcons de percevoir le temps
dans le monde musulman; l'histoire sociale en est
totalement absente. Les trois parties proposées
apparaissent comme autant d'essais autonomes,
juxtaposant des idées dont les liens entre elles
n‘apparaissent pas toujours clairement, mais qui
posent quelques jalons sur la vaste question du temps.

La premiére partie, intitulée « History, Religion,
Politics and Time » aborde 'univers foisonnant des
calendriers, considérés a juste titre comme des pro-
ductions culturelles nées a I'intersection de la science,
du politique et du religieux, ainsi que les modalités
de comput dans le cas spécifique de la civilisation
islamique. Le premier chapitre évoque la multitude
des calendriers hérités d’'une histoire ancienne:
babylonien, égyptien, julien etc, ainsi que la variété
de leurs points de départ, choisis en référence a des
événements particuliers, ce qui produit des éres
différentes qui doivent étre connues et comprises
pour établir les tableaux de concordance, en usage
dés le Moyen Age. Le second chapitre s'attarde sur le
calendrier musulman, son histoire, son pouvoir d’uni-
fication du monde musulman, son fondement lunaire
qui impose la maitrise de l'observation de cet astre a
I'ceil nu, encore que la question de la détermination
de la nouvelle lune par calcul ait toujours été débat-
tue et l'est plus que jamais dans le contexte actuel ou
prévaut la technologie. Le chapitre se termine par une
évocation des millénarismes et des postures apoca-
lyptiques dans les différentes branches de l'islam et
a différents moments de I'histoire (y compris en I'an
2000 EC, qui correspond pourtant a la date anodine

de I'hégire de 1420). Le troisiéme chapitre recense
|

dans le Coran les occurrences des notions liées au
temps (jour, semaine, mois et année) et analyse les
différents emplois de ces termes. Il se penche ensuite
sur les rapports entre religion et science et convoque
d’abord al-Razj, le théologien, pour qui la Révélation
prime, méme si la science peut venir l'enrichir, puis
al-Birani, le scientifique, pour qui la science est
une entreprise autonome. En dépit du fait qu'une
recherche scientifique productive et originale a per-
duré jusqu'au xvi€ siecle dans l'espace musulman, un
certain orientalisme vient ensuite nier cette activité,
postulant une irréductible opposition entre religion
et science, la premiére ayant interrompu le fil de la
seconde deés le xi1° siecle (voir le célebre débat entre
Renan et al-Afghani). Pour finir, c'est Rachid Rida qui
est convoqué. Pour lui, si la science peut venir prouver
des vérités révélées, a condition toutefois que ses
données soient fiables, la vérité révélée reste indé-
pendante de ce que la science peut ou non ajouter a
sa compréhension. Un chemin a I'envers, en somme,
ou le savant le plus ancien, al-Biriini, apparait comme
le plus ouvert et le plus « moderne ».

C'est précisément a la figure d’al-Birani (973-
1051) quest consacrée la partie suivante. Composée
également de trois chapitres, elle replace d’abord le
grand polygraphe musulman au cceur de l'activité
intellectuelle de son temps, qui s'inscrit dans la conti-
nuité de I'époque effervescente de Dar al-Hikma. Le
cas de l'astrologie, science dans laquelle les savants
musulmans continuent alors de s'illustrer et de
progresser, est notamment développé. Le contexte
scientifique productif de I'époque bénéficie, il est vrai,
de progres intellectuels et technologiques, d'abord
les nombres et singulierement le zéro hérité de I'Inde,
I'astrolabe que les Arabes perfectionnent et le cadran
solaire, enfin le papier venu de Chine des le viii® siecle
et qui simpose au x®siecle, vecteur essentiel du
savoir qui, selon l'auteure, a eu un impact culturel
équivalent a celui de I'introduction de I'imprimerie
en Europe au xvi€ siecle. Le chapitre suivant détaille
la vie et l'ceuvre d’al-Birtini. Originaire de Kath au
Khwarezm, région persanophone située dans l'actuel
Ouzbékistan, il voyage et se place sous la protec-
tion de plusieurs princes. Présent a Gurganj (dans
l'actuel Turkménistan) au moment de la conquéte
de la ville par le sultan Mahmoud, il est conduit a
Ghazna (actuelle Ghazni en Afghanistan), capitale
de la dynastie turque éponyme. Il reste au service de
cette dynastie durant toute sa longue vie et produit
une ceuvre monumentale (au moins 140 titres). La
question du temps est au centre de cette ceuvre,
ou al-Birtini témoigne de sa parfaite connaissance
des théories et données de I'astronomie grecque et
arabe, complétée d'une connaissance plus rare des

traditions astronomiques indiennes. Il voyage en effet
|

BCAI 31 44

BCAI 31 (2017) Freyer Stowasser Barbara: The Day Begins at Sunset. Perceptions of Time in the Islamic World., recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

beaucoup, notamment en Inde ou il se rend a plu-
sieurs reprises entre 1020 et 1029. Dans son ouvrage
consacré a ce pays (Tahqgiq ma lil-Hind), il révéle toute
la mesure de son cosmopolitisme et de son cecumé
nisme. Il y fait état des connaissances indiennes en
cosmologie, astronomie et chronographie, des doc-
trines philosophiques et religieuses, et des diverses
pratiques rituelles du pays. Mais, selon lui, la science
hindoue péche par sa dépendance aux croyances
superstitieuses et par son incapacité a s'inscrire dans
une méthode de déduction strictement scientifique.
Cest donc bien la séparation de la science et de la
religion, et leur autonomie culturelle, qui est garante
de l'excellence de chacune d'elles. Le troisieme cha-
pitre étudie dans le détail une autre ceuvre d’al-Birni,
Chronologie des anciennes nations (Kitab al-athar
al-bagiya), ol il aborde directement la question du
temps et des calendriers et ou il témoigne a nouveau
de son ouverture et de sa tolérance. Avec une curio-
sité d'ethnographe et dans une visée comparatiste,
al-Biruni y confronte la fagon dont les différentes
cultures désignent, nomment et percoivent les jours,
les mois et les jours de fétes. Il s'intéresse a une grande
variété de calendriers, mais accorde une attention
particuliere aux calendriers chrétien, persan et juif. Ce
dernier, lunisolaire et particulierement complexe, re-
coitde longs développements, alors que le calendrier
lunaire musulman retient moins son attention, sinon
pour lister les fétes musulmanes. Avec une maitrise de
I'astronomie et de la trigonométrie étonnante chez
un homme qui na alors que vingt-sept ans, il entre-
prend de synchroniser les divers systémes calendaires
qu'il rencontre dans ses études, dans une démarche
rationnelle et dont les données sont justes, la plupart
du temps. Lauteure le décrit dailleurs comme une
figure exemplaire de I'adib, assimilable aux paideia
grecs et aux humanistes de la Renaissance. On sent
chez elle le désir de promouvoir une personnalité
dont le modéle serait apte a faire piéce a la menace
des obscurantismes.

La derniere partie ne comporte qu’un chapitre,
intitulé «Time sticks’: regulating the islamic day ».
Le titre fait référence au gnomon, ce baton fiché
dans un support (le sol ou un cadran solaire) qui
permet de lire I'heure grace a la longueur de 'ombre.
En islam, les cinqg prieres quotidiennes rythment
de fagon spécifique le passage et la perception du
temps. Or, a notre époque ol |'heure est une période
fixée a 60 mn, un segment qui se répete 24 fois pour
former une journée, ol le temps est calculé avec des
moyens d’'une tres grande sophistication et précision,
I'heure de la priere musulmane demeure quantaelle
inscrite dans le systéme ancien des heures inégales
en fonction des saisons et du temps astronomique

local. Pour déterminer ces heures de priére, que
|

\

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

l'auteur présente d’abord telles qu'elles sont discutées
dans le Coran et le Hadith, la civilisation islamique
a su développer une compétence spécifique, le

‘ilm al-migat qu’a amplement étudié David King.

Lirrégularité de I'heure en fonction du lieu impose
de maitriser les notions de latitude et longitude et
implique de savants calculs. Le génie des astronomes
musulmans dans ce domaine est la encore exemplifié
par al-Birani, auteur d’un Traité sur les Ombres.
Dans son ouvrage savant, celui-ci déplore toutefois
I'ignorance de certains muezzins de son époque, en
charge des calculs effectifs dans les mosquées. Aussi, a
partir du xie siécle, c'est un astronome professionnel,
le muwagqgit, qui occupe cette fonction, témoignant
de la continuité d’une alliance sereine entre science
et religion, contrairement a I'incompatibilité postulée
plus tard par les orientalistes et évoquée au chapitre 3.
L'apparition en Europe de I'horloge mécanique en ce
méme Xx111¢ siecle a fini par imposer partout I'heure
équinoxiale, correspondant a la vingt-quatrieme
partie du jour solaire vrai. Il a fallu ensuite, grace
aux fuseaux horaires, synchroniser les heures d'un
monde de plus en plus interconnecté. Le calendrier
grégorien, enfin, s'est imposé comme référence
mondiale. Mais 'auteure rappelle que I'adoption de
ces nouvelles modalités de comptage du temps ne
doit pas étre considérée comme un simple processus
d'occidentalisation. Les heures de priéres sont certes
désormais définies en fonction des fuseaux horaires
et dans le cadre d'un temps standardisé, calculé avec
des moyens technologiques, mais elles renvoient bien
toujours aux anciennes « heures inégales ». En islam,
la technologie développée en Occident est mise
au service d'une modernisation qui emprunte son
propre chemin et son propre rythme. Dans certaines
régions de la péninsule Arabique, la mémoire
demeure encore d’'une période pas si éloignée ou le
jour, selon la tradition ottomane, commencait au
coucher du soleil, et non a partir de minuit, ce qui
entrainait deux fagons de lire I'heure, alla turca et
alla franca.

Sylvia Chiffoleau
CNRS/LARHRA

BCAI 31 45
BCAI 31 (2017) Freyer Stowasser Barbara: The Day Begins at Sunset. Perceptions of Time in the Islamic World., recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

