
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 44

Freyer Stowasser �Barbara, 
The Day Begins at Sunset. Perceptions of Time  
in the Islamic World

London/New York, I.B. Tauris, 
2014, 190 p. 
ISBN : 9781780765426

The Day Begins at Sunset. Perceptions of Time 
in the Islamic World est un ouvrage posthume 
de Barbara Freyer Stowasser, décédée en 2012, 
professeure d’arabe et d’études islamiques à 
l’université Georgetown. Auteure entre autres d’un 
ouvrage de référence sur Women in the Qur’an, 
Traditions and Interpretation (1994), elle aborde 
dans celui-ci la question complexe du temps dans 
la civilisation islamique. Le livre semble avoir été 
finalisé avant le décès de son auteure, et pourtant 
il surprend par l’absence d’introduction qui prive 
le lecteur de la possibilité d’en saisir d’emblée le 
projet. Mais, contrairement à ce que pourrait laisser 
entendre le sous-titre, il ne s’agit pas, en tout cas, de 
la revue des différentes façons de percevoir le temps 
dans le monde musulman ; l’histoire sociale en est 
totalement absente. Les trois parties proposées 
apparaissent comme autant d’essais autonomes, 
juxtaposant des idées dont les liens entre elles 
n’apparaissent pas toujours clairement, mais qui 
posent quelques jalons sur la vaste question du temps.

La première partie, intitulée « History, Religion, 
Politics and Time » aborde l’univers foisonnant des 
calendriers, considérés à juste titre comme des pro-
ductions culturelles nées à l’intersection de la science, 
du politique et du religieux, ainsi que les modalités 
de comput dans le cas spécifique de la civilisation 
islamique. Le premier chapitre évoque la multitude 
des calendriers hérités d’une histoire ancienne : 
babylonien, égyptien, julien etc., ainsi que la variété 
de leurs points de départ, choisis en référence à des 
événements particuliers, ce qui produit des ères 
différentes qui doivent être connues et comprises 
pour établir les tableaux de concordance, en usage 
dès le Moyen Âge. Le second chapitre s’attarde sur le 
calendrier musulman, son histoire, son pouvoir d’uni-
fication du monde musulman, son fondement lunaire 
qui impose la maîtrise de l’observation de cet astre à 
l’œil nu, encore que la question de la détermination 
de la nouvelle lune par calcul ait toujours été débat-
tue et l’est plus que jamais dans le contexte actuel où 
prévaut la technologie. Le chapitre se termine par une 
évocation des millénarismes et des postures apoca-
lyptiques dans les différentes branches de l’islam et 
à différents moments de l’histoire (y compris en l’an 
2000 EC, qui correspond pourtant à la date anodine 
de l’hégire de 1420). Le troisième chapitre recense 

dans le Coran les occurrences des notions liées au 
temps (jour, semaine, mois et année) et analyse les 
différents emplois de ces termes. Il se penche ensuite 
sur les rapports entre religion et science et convoque 
d’abord al-Razī, le théologien, pour qui la Révélation 
prime, même si la science peut venir l’enrichir, puis 
al-Bīrūnī, le scientifique, pour qui la science est 
une entreprise autonome. En dépit du fait qu’une 
recherche scientifique productive et originale a per-
duré jusqu’au xvie siècle dans l’espace musulman, un 
certain orientalisme vient ensuite nier cette activité, 
postulant une irréductible opposition entre religion 
et science, la première ayant interrompu le fil de la 
seconde dès le xie siècle (voir le célèbre débat entre 
Renan et al-Afghani). Pour finir, c’est Rachid Rida qui 
est convoqué. Pour lui, si la science peut venir prouver 
des vérités révélées, à condition toutefois que ses 
données soient fiables, la vérité révélée reste indé-
pendante de ce que la science peut ou non ajouter à 
sa compréhension. Un chemin à l’envers, en somme, 
où le savant le plus ancien, al-Bīrūnī, apparaît comme 
le plus ouvert et le plus « moderne ».

C’est précisément à la figure d’al-Bīrūnī (973-
1051) qu’est consacrée la partie suivante. Composée 
également de trois chapitres, elle replace d’abord le 
grand polygraphe musulman au cœur de l’activité 
intellectuelle de son temps, qui s’inscrit dans la conti-
nuité de l’époque effervescente de Dār al-Ḥikma. Le 
cas de l’astrologie, science dans laquelle les savants 
musulmans continuent alors de s’illustrer et de 
progresser, est notamment développé. Le contexte 
scientifique productif de l’époque bénéficie, il est vrai, 
de progrès intellectuels et technologiques, d’abord 
les nombres et singulièrement le zéro hérité de l’Inde, 
l’astrolabe que les Arabes perfectionnent et le cadran 
solaire, enfin le papier venu de Chine dès le viiie siècle 
et qui s’impose au xe siècle, vecteur essentiel du 
savoir qui, selon l’auteure, a eu un impact culturel 
équivalent à celui de l’introduction de l’imprimerie 
en Europe au xvie siècle. Le chapitre suivant détaille 
la vie et l’œuvre d’al-Bīrūnī. Originaire de Kath au 
Khwarezm, région persanophone située dans l’actuel 
Ouzbékistan, il voyage et se place sous la protec-
tion de plusieurs princes. Présent à Gurganj (dans 
l’actuel Turkménistan) au moment de la conquête 
de la ville par le sultan Maḥmoud, il est conduit à 
Ghazna (actuelle Ghazni en Afghanistan), capitale 
de la dynastie turque éponyme. Il reste au service de 
cette dynastie durant toute sa longue vie et produit 
une œuvre monumentale (au moins 140 titres). La 
question du temps est au centre de cette œuvre, 
où al-Bīrūnī témoigne de sa parfaite connaissance 
des théories et données de l’astronomie grecque et 
arabe, complétée d’une connaissance plus rare des 
traditions astronomiques indiennes. Il voyage en effet 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Freyer Stowasser Barbara: The Day Begins at Sunset. Perceptions of Time in the Islamic World., recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 45

beaucoup, notamment en Inde où il se rend à plu-
sieurs reprises entre 1020 et 1029. Dans son ouvrage 
consacré à ce pays (Taḥqīq mā lil-Hind), il révèle toute 
la mesure de son cosmopolitisme et de son œcumé-
nisme. Il y fait état des connaissances indiennes en 
cosmologie, astronomie et chronographie, des doc-
trines philosophiques et religieuses, et des diverses 
pratiques rituelles du pays. Mais, selon lui, la science 
hindoue pèche par sa dépendance aux croyances 
superstitieuses et par son incapacité à s’inscrire dans 
une méthode de déduction strictement scientifique. 
C’est donc bien la séparation de la science et de la 
religion, et leur autonomie culturelle, qui est garante 
de l’excellence de chacune d’elles. Le troisième cha-
pitre étudie dans le détail une autre œuvre d’al-Bīrūnī, 
Chronologie des anciennes nations (Kitāb al-āthār 
al-bāqiya), où il aborde directement la question du 
temps et des calendriers et où il témoigne à nouveau 
de son ouverture et de sa tolérance. Avec une curio-
sité d’ethnographe et dans une visée comparatiste, 
al-Biruni y confronte la façon dont les différentes 
cultures désignent, nomment et perçoivent les jours, 
les mois et les jours de fêtes. Il s’intéresse à une grande 
variété de calendriers, mais accorde une attention 
particulière aux calendriers chrétien, persan et juif. Ce 
dernier, lunisolaire et particulièrement complexe, re-
çoit de longs développements, alors que le calendrier 
lunaire musulman retient moins son attention, sinon 
pour lister les fêtes musulmanes. Avec une maîtrise de 
l’astronomie et de la trigonométrie étonnante chez 
un homme qui n’a alors que vingt-sept ans, il entre-
prend de synchroniser les divers systèmes calendaires 
qu’il rencontre dans ses études, dans une démarche 
rationnelle et dont les données sont justes, la plupart 
du temps. L’auteure le décrit d’ailleurs comme une 
figure exemplaire de l’ādīb, assimilable aux paideia 
grecs et aux humanistes de la Renaissance. On sent 
chez elle le désir de promouvoir une personnalité 
dont le modèle serait apte à faire pièce à la menace 
des obscurantismes.

La dernière partie ne comporte qu’un chapitre, 
intitulé «‘Time sticks’ : regulating the islamic day ». 
Le titre fait référence au gnomon, ce bâton fiché 
dans un support (le sol ou un cadran solaire) qui 
permet de lire l’heure grâce à la longueur de l’ombre. 
En islam, les cinq prières quotidiennes rythment 
de façon spécifique le passage et la perception du 
temps. Or, à notre époque où l’heure est une période 
fixée à 60 mn, un segment qui se répète 24 fois pour 
former une journée, où le temps est calculé avec des 
moyens d’une très grande sophistication et précision, 
l’heure de la prière musulmane demeure quant à elle 
inscrite dans le système ancien des heures inégales 
en fonction des saisons et du temps astronomique 
local. Pour déterminer ces heures de prière, que 

l’auteur présente d’abord telles qu’elles sont discutées 
dans le Coran et le Hadith, la civilisation islamique 
a su développer une compétence spécifique, le 
‘ilm al-miqāt qu’a amplement étudié David King. 
L’irrégularité de l’heure en fonction du lieu impose 
de maîtriser les notions de latitude et longitude et 
implique de savants calculs. Le génie des astronomes 
musulmans dans ce domaine est là encore exemplifié 
par al-Bīrūnī, auteur d’un Traité sur les Ombres. 
Dans son ouvrage savant, celui-ci déplore toutefois 
l’ignorance de certains muezzins de son époque, en 
charge des calculs effectifs dans les mosquées. Aussi, à 
partir du xiiie siècle, c’est un astronome professionnel, 
le muwaqqit, qui occupe cette fonction, témoignant 
de la continuité d’une alliance sereine entre science 
et religion, contrairement à l’incompatibilité postulée 
plus tard par les orientalistes et évoquée au chapitre 3. 
L’apparition en Europe de l’horloge mécanique en ce 
même xiiie siècle a fini par imposer partout l’heure 
équinoxiale, correspondant à la vingt-quatrième 
partie du jour solaire vrai. Il a fallu ensuite, grâce 
aux fuseaux horaires, synchroniser les heures d’un 
monde de plus en plus interconnecté. Le calendrier 
grégorien, enfin, s’est imposé comme référence 
mondiale. Mais l’auteure rappelle que l’adoption de 
ces nouvelles modalités de comptage du temps ne 
doit pas être considérée comme un simple processus 
d’occidentalisation. Les heures de prières sont certes 
désormais définies en fonction des fuseaux horaires 
et dans le cadre d’un temps standardisé, calculé avec 
des moyens technologiques, mais elles renvoient bien 
toujours aux anciennes « heures inégales ». En islam, 
la technologie développée en Occident est mise 
au service d’une modernisation qui emprunte son 
propre chemin et son propre rythme. Dans certaines 
régions de la péninsule Arabique, la mémoire 
demeure encore d’une période pas si éloignée où le 
jour, selon la tradition ottomane, commençait au 
coucher du soleil, et non à partir de minuit, ce qui 
entraînait deux façons de lire l’heure, alla turca et 
alla franca. 

Sylvia Chiffoleau 
CNRS/LARHRA

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Freyer Stowasser Barbara: The Day Begins at Sunset. Perceptions of Time in the Islamic World., recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

