
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 41

René �Guénon  
L’appel de la sagesse primordiale 
sous la direction de Philippe Faure

Paris, Les éditions du Cerf 
2015, 535 p. 
ISBN : 978-2-204-10205-6

Il s’est développé autour de la pensée et de la 
personne de René Guénon une littérature tout à fait 
considérable à ce jour. Celle-ci relève pour partie de 
disciples, d’adeptes de la « Tradition primordiale » 
et du pérennialisme. Elle comprend cependant 
également les travaux de chercheurs universitaires 
reconnus (J.-P. Laurant, X. Accart) et d’essayistes. Le 
présent ouvrage vient donc comme un nouvel apport 
de détails ou de précisions sur un fond déjà bien 
balisé. L’initiative de Philippe Faure arrive précisément 
pour confirmer certaines données ou au contraire 
corriger des idées reçues. Il démontre que plusieurs 
aspects de l’œuvre guénonienne gagnent à être mieux 
mises en lumière ; et cela est d’autant plus utile que 
l’œuvre guénonienne elle-même gagne en diffusion.

Le volume comprend des chapitres très érudits 
et riches sur lesquels nous ne nous arrêterons pas 
en ce qu’ils ne concernent pas directement les 
thèmes islamiques. Mentionnons la mise au point 
extrêmement érudite et riche de Paul Fenton « René 
Guénon et le judaïsme » (p. 249-297), qui signale 
les passages anti-juifs voire antisémites de l’œuvre 
guénonienne, et passe par ailleurs en revue toute une 
série de personnalités juives d’Orient et d’Occident 
que Guénon a fréquentées et a influencées à des 
degrés divers. De même, les explorations de Jean-
Pierre Brach sur la portée précise de la collaboration 
de Guénon à la revue catholique Regnabit (p. 299-
366) sont, elles, d’une précision définitive. Signalons 
également les précieuses remarques de Philippe 
Faure sur la lecture guénonienne de la Bible (p. 219-
248). L’analyse de Jean Borella sur les fragilités des 
positions de Guénon face aux philosophes – qu’il 
ne connaissait que de façon rudimentaire – apporte 
par ailleurs des renseignements très utiles sur la 
démarche de l’essayiste de Blois, fondée très souvent 
sur des assertions d’autorité (p. 193-217).

La position de Guénon relative à l’islam et au 
soufisme est évoquée dans plusieurs chapitres. Parmi 
eux, citons celui de Patrick Laude « René Guénon : 
sources traditionnelles et contextes contemporains » 
(p. 43-63), et celui de Paolo Urizzi « Présence du 
soufisme dans l’œuvre de René Guénon » (p. 337-
362). Les deux auteurs sont confrontés à une même 
donnée de base : la grande discrétion de Guénon sur 
les doctrines de l’islam ésotérique, et plus encore 
sur ses positions personnelles à cet égard. P. Laude 

propose de lire l’attitude de Guénon selon celle 
des « gens du blâme », en termes de malâmatiyya, 
dont il relève la prégnance dans plusieurs de ses 
textes. P. Urizzi apporte, quant à lui, une érudition 
nourrie sur le parcours personnel de Guénon par 
rapport aux courants soufis. Il rappelle les quelques 
monographies qui ont été publiées sur le sujet, y 
compris les parutions les plus récentes, et insiste sur 
les rapports de René Guénon avec Ivan Aguéli. Le rôle 
de ce dernier personnage est d’autant plus crucial 
qu’il est une source importante de la connaissance 
des textes soufis chez Guénon (p. 344 s.). Moins 
convaincante en revanche est l’analyse proposée 
de la doctrine soufie chez Guénon en fonction des 
silences de celui-ci, dans une sorte d’argumentation 
par prétérition (p. 351 s.), où l’affirmation se substitue 
le plus souvent à la démonstration. Seyyed Hossein 
Nasr propose quant à lui un exposé sur « L’influence 
de Guénon dans le monde islamique », où il expose 
comment et par l’intermédiaire de quelles personnes 
l’œuvre guénonienne a été connue en Iran, en Turquie, 
au Pakistan, en Bosnie (p. 423-436). Mentionnons 
enfin le texte de Jean Moncelon « René Guénon et 
Louis Massignon » (p. 109-136). Le thème n’en est pas 
vraiment neuf, comme le rappelle du reste l’auteur 
qui mentionne la synthèse de Xavier Accart à ce sujet 
(dans L’Ermite de Duqqi, 2001). Il y apporte plusieurs 
remarques d’ordre historique, et des gloses sur la 
méfiance réciproque que chacun des deux hommes 
éprouvait envers l’autre, ainsi que sur leur commune 
défiance envers le monde moderne.

Quoiqu’il en soit, ce volume collectif montre 
que l’œuvre de Guénon continue de questionner, 
de faire réfléchir, à la fois dans sa position face à 
la modernité, et dans sa métaphysique même. En 
tant que source d’un questionnement fondamental, 
l’œuvre guénonienne garde donc sa place dans les 
débats de la pensée contemporaine autour de l’islam.

Pierre LORY 
Directeur d’études à l’EPHE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) René Guénon: L’appel de la sagesse primordiale sous la direction de Philippe Faure., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

