| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

RENE Guénon
Lappel de la sagesse primordiale
sous la direction de Philippe Faure

Paris, Les éditions du Cerf
2015, 535 p.
ISBN: 978-2-204-10205-6

Il s'est développé autour de la pensée et de la
personne de René Guénon une littérature tout a fait
considérable a ce jour. Celle-ci reléve pour partie de
disciples, d’'adeptes de la « Tradition primordiale »
et du pérennialisme. Elle comprend cependant
également les travaux de chercheurs universitaires
reconnus (J.-P. Laurant, X. Accart) et d'essayistes. Le
présent ouvrage vient donc comme un nouvel apport
de détails ou de précisions sur un fond déja bien
balisé. L'initiative de Philippe Faure arrive précisément
pour confirmer certaines données ou au contraire
corriger des idées recues. Il démontre que plusieurs
aspects de l'ceuvre guénonienne gagnent a étre mieux
mises en lumiere ; et cela est d'autant plus utile que
I'ceuvre guénonienne elle-méme gagne en diffusion.

Le volume comprend des chapitres tres érudits
et riches sur lesquels nous ne nous arréterons pas
en ce qu'ils ne concernent pas directement les
themes islamiques. Mentionnons la mise au point
extrémement érudite et riche de Paul Fenton «René
Guénon et le judaisme » (p.249-297), qui signale
les passages anti-juifs voire antisémites de l'ceuvre
guénonienne, et passe par ailleurs en revue toute une
série de personnalités juives d’Orient et d'Occident
que Guénon a fréquentées et a influencées a des
degrés divers. De méme, les explorations de Jean-
Pierre Brach sur la portée précise de la collaboration
de Guénon a la revue catholique Regnabit (p. 299-
366) sont, elles, d’'une précision définitive. Signalons
également les précieuses remarques de Philippe
Faure sur la lecture guénonienne de la Bible (p. 219-
248). L'analyse de Jean Borella sur les fragilités des
positions de Guénon face aux philosophes — qu'il
ne connaissait que de fagon rudimentaire — apporte
par ailleurs des renseignements tres utiles sur la
démarche de l'essayiste de Blois, fondée tres souvent
sur des assertions d’autorité (p. 193-217).

La position de Guénon relative a I'islam et au
soufisme est évoquée dans plusieurs chapitres. Parmi
eux, citons celui de Patrick Laude «René Guénon:
sources traditionnelles et contextes contemporains »
(p. 43-63), et celui de Paolo Urizzi « Présence du
soufisme dans l'ceuvre de René Guénon » (p. 337-
362). Les deux auteurs sont confrontés a une méme
donnée de base: la grande discrétion de Guénon sur
les doctrines de l'islam ésotérique, et plus encore

sur ses positions personnelles a cet égard. P. Laude
|

propose de lire l'attitude de Guénon selon celle
des «gens du blame », en termes de malamatiyya,
dont il releve la prégnance dans plusieurs de ses
textes. P. Urizzi apporte, quant a lui, une érudition
nourrie sur le parcours personnel de Guénon par
rapport aux courants soufis. Il rappelle les quelques
monographies qui ont été publiées sur le sujet, y
compris les parutions les plus récentes, et insiste sur
les rapports de René Guénon avec Ivan Aguéli. Le role
de ce dernier personnage est d'autant plus crucial
qu'il est une source importante de la connaissance
des textes soufis chez Guénon (p. 344 s.). Moins
convaincante en revanche est I'analyse proposée
de la doctrine soufie chez Guénon en fonction des
silences de celui-ci, dans une sorte d’argumentation
par prétérition (p. 3515s.), ou l'affirmation se substitue
le plus souvent a la démonstration. Seyyed Hossein
Nasr propose quant a lui un exposé sur « Linfluence
de Guénon dans le monde islamique », ou il expose
comment et par l'intermédiaire de quelles personnes
I'ceuvre guénonienne a été connue en Iran, en Turquie,
au Pakistan, en Bosnie (p. 423-436). Mentionnons
enfin le texte de Jean Moncelon «René Guénon et
Louis Massignon » (p. 109-136). Le théme n'en est pas
vraiment neuf, comme le rappelle du reste l'auteur
qui mentionne la synthése de Xavier Accart a ce sujet
(dans LErmite de Duqqi, 2001). Il y apporte plusieurs
remarques d'ordre historique, et des gloses sur la
meéfiance réciproque que chacun des deux hommes
éprouvait envers l'autre, ainsi que sur leur commune
défiance envers le monde moderne.

Quoiqu'il en soit, ce volume collectif montre
que l'ceuvre de Guénon continue de questionner,
de faire réfléchir, a la fois dans sa position face a
la modernité, et dans sa métaphysique méme. En
tant que source d'un questionnement fondamental,
I'ceuvre guénonienne garde donc sa place dans les
débats de la pensée contemporaine autour de l'islam.

Pierre LORY
Directeur détudes a 'EPHE

BCAI 31 4]
BCAI 31 (2017) René Guénon: L'appel de la sagesse primordiale sous la direction de Philippe Faure., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

