
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 35

Gómez-Rivas �Camilo,  
Law and Islamization of Morocco 
under the Almoravids: The Fatwās of Ibn Rushd 
al-Jadd to the Far Maghrib, 

Leyde-Boston, Brill (Studies in the History  
and Society of the Maghrib, 6) 
2015, 207 p. 
ISBN : 978-90-04-27780-9

Law and Islamization est en substance l’analyse 
de quelques fatwās sélectionnées par l’auteur pour les 
informations qu’elles contiennent sur le Maghreb Ex-
trême à l’époque almoravide. Dans l’« Introduction » 
(p. 1-45), après avoir planté le décor politique et rap-
pelé les étapes de l’apparition de l’émirat almoravide 

— abusivement qualifié d’« Empire », alors justement 
qu’une des particularités de l’émirat almoravide est 
de n’avoir pas eu de prétention impériale, si l’on consi-
dère le titre califal et la prétention à l’universalité de 
la souveraineté comme critères, parmi d’autres, de la 
définition d’une construction impériale —, l’auteur 
s’étonne du fait que Siǧilmāssa, grand centre urbain, 
considéré comme fondamental dans l’émergence 
du mouvement almoravide, ne soit, tout comme 
Aġmāt, jamais mentionné dans les fatwās d’Ibn Rušd, 
alors que Marrakech y apparaît huit fois. Il présente 
ensuite les cadres théoriques de l’école juridique 
malékite et les notions clés de ʿamal (la pratique 
des habitants de Médine, et plus généralement le 
consensus des docteurs de la Loi, voire la pratique 
judiciaire locale), de ʿurf (lois coutumières) et de 

ʿāda (la pratique sociale). Enfin, reprenant les travaux 
de Vincent Lagardère, il présente, à partir des fatwās 
datables et localisables du Miʿyār d’al-Wanšarīsī, la 
place du Maghreb Extrême dans l’émission de fatwās 
au cours des ixe-xie siècles (voir annexes 1 et 2). De 
quasi-inexistante (4 fatwās) par rapport au Maghreb 
Central (21), à al-Andalus (342), ou à l’Ifrīqiya (434), la 
part des deux premières régions s’accroît considéra-
blement (de 4 à 286 et de 21 à 111 respectivement (1)) 
au cours des xiie-xve siècles.

Le plan de l’ouvrage est géographique : 
Marrakech, le Maghreb Extrême en général et Ceuta. 
Les deux premières parties se fondent sur l’ouvrage 
Fatāwā Ibn Rušd en trois volumes. N’ont été prises 
en compte que les fatwās indiquant que celui qui 
pose la question habite le Maghreb Central et que 
la question posée concerne cette région. Ont ainsi 
été exclues les questions concernant des personnes 
originaires du Maghreb Central, mais vivant en al-
Andalus. La troisième partie s’appuie sur les Maḏāhib 

(1)  L’auteur donne 211 dans le texte de manière erronée.

al-ḥukkām fī nawāzil al-aḥkām de Muḥammad b. 
ʿIyāḍ et ʿIyāḍ b. Mūsā.

Le premier chapitre (« Fatwās to Marrakesh: 
Regulation of the City Market and the Symbolic 
Authority of Mālikī Learning », p. 46-84) examine 
un groupe de questions adressées à Ibn Rušd 
depuis Marrakech, la capitale almoravide et le 
centre du changement institutionnel dans le sud 
du Maghreb Extrême, une cinquantaine d’années 
après la fondation de la ville. Les fatwās analysées ne 
présentent pas un tableau panoramique, mais plutôt 
des aperçus divers de l’évolution socio-économique et 
institutionnelle de la ville, et soulignent l’interaction 
entre l’activité commerciale et le développement 
de l’école et du réseau malékites dans les marchés 
urbains. En effet la moitié des questions posées 
implique les éléments d’une transaction commerciale. 
En particulier, deux courtes fatwās traitent d’un 
homme qui doit une certaine quantité de dinars à 
un autre et la lui rend en bijoux en or, pour le même 
poids voire un peu plus. La question concerne la 
licéité de l’application d’un intérêt (ribā), en raison 
du fait que les quantités ne sont pas strictement 
équivalentes. Ces fatwās manifestent le rôle croissant 
des juges malékites dans la vie commerciale de la cité, 
et impliquent des compétences qui dépassent le 
cadre strictement religieux de leur fonction supposée. 
Un autre indice, d’intérêt numismatique, non relevé 
par l’auteur, concerne la mention qu’une sélection 
aléatoire de dinars révèlerait des variations de 
qualité et de poids, alors même que leur valeur serait 
pourtant considérée comme de 100 dinars (dans le 
cas théorique exposé), ce qui renvoie à une valeur 
faciale de la monnaie et non à la valeur métallique. 
La seconde incertitude dans la question posée 
concerne le fait que l’or brut avait potentiellement 
un autre usage. L’autre facette de la question porte 
sur un remboursement en dinars almoravides d’une 
dette contractée en dinars ʿabbadides. Quelle est 
la licéité d’un remboursement d’une quantité de 
monnaies d’or, soit en métal brut, soit en monnaies 
d’origine différente, et donc de qualité différente ? Et 
l’intérêt est-il licite sur ce type d’échange ? Ibn Rušd 
répond par la négative pour le remboursement en 
métal brut, en raison d’une marge d’incertitude trop 
grande, en revanche il accepte l’échange de dinars 
différents car l’incertitude n’affecte qu’une des parties 
et peut être évaluée, le dinar almoravide servant 
de canon monétaire. D’autres fatwās présentées, 
concernant des cas de divorce ou de récusation de 
témoins, évoquent des opinions opposées et sont 
une des manifestations de l’essor et de la précision 
croissante de la juridiction malékite, particulièrement 
dans la résolution des conflits. L’auteur déduit de 
la subtilité des réponses données par Ibn Rušd que 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Gómez-Rivas Camilo: Law and Islamization of Morocco under the Almoravids: The Fatwās of Ibn Rushd al-Jadd to the Far Maghrib., recensé par Pascal
Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 36

l’investissement almoravide dans le malékisme allait 
bien au-delà d’un piétisme simpliste, et que les 
dirigeants cherchaient moins un strict respect de la 
loi qu’une compréhension souple de la jurisprudence. 
L’auteur considère que l’expansion territoriale de 
l’émirat almoravide, l’afflux de traditions andalouses 
au sud du Maghreb Extrême et les contributions d’Ibn 
Rušd lui-même à la tradition malékite participent 
au même processus de construction étatique, et 
révèlent les aspirations almoravides à créer une 
grande « civilisation » : « Just as the Umayyads 
had adopted and transformed Roman building 
techniques, the Almoravids adopted the tradition of 
law and learning of al-Andalus » (p. 76). Le recours, 
dans les cas facilement exploitables d’un point de 
vue symbolique et politique, à un mufti d’al-Andalus, 
révèle que l’idéologie almoravide était bien plus 
complexe que ce que l’on décrit habituellement. La 
force de légitimation du système légal religieux que 
constituait le malékisme n’était pas servie par une 
simple exécution et une observance sommaire. Ainsi, 
dans deux cas cités (p. 77-83), l’auteur affirme qu’il est 
significatif que les autorités aient fait appel au juge de 
Cordoue, alors qu’il n’y avait aucune nécessité à cela. 
On notera la très intéressante décision d’Ibn Rušd, 
refusant faute de preuves indiscutables de punir un 
musulman accusé d’apostasie, sous prétexte que les 
châtiments les plus élevés en islam ne doivent être 
imposés qu’avec les plus hauts standards de la preuve 
et en aucun cas par ouï-dire.

Le deuxième chapitre (« Fatwās to the Far 
Maghrib: Ibn Rushd’s Consultations for the Amir 
and Cases of Murder and Stolen Cattle », p. 85-112) 
présente les réponses d’Ibn Rušd à des questions 
provenant d’autres régions du Maghreb Extrême, 
à l’exception de celles provenant du qāḍī ʿIyāḍ de 
Ceuta, traitées dans le troisième chapitre. L’une des 
questions présentées est posée par l’émir almoravide 
lui-même et porte sur la licéité de l’étude des travaux 
d’Abū l-Ḥasan al-Ašʿarī. Cette préoccupation révèle 
selon l’auteur l’essor du kalām et de l’ašʿarisme dans 
le Maghreb Extrême et les interrogations que cet 
essor engendre. Dans ce chapitre, l’auteur remet 
profondément en cause le récit par al-Marrākušī 
de l’interdiction du kalām par l’émir almoravide, 
accusé par le chroniqueur d’être sous la coupe des 
docteurs de la Loi malékites, accusés d’avoir accordé 
à cette époque plus d’importance aux ouvrages 
malékites qu’au Coran lui-même et qu’à la Tradition 
du Prophète. La vision traditionnelle d’un kalām 
triomphant à l’époque des Taifas, puis interdit par 
les Almoravides, fanatiques rigoristes, ne résiste pas 
à l’analyse, comme le révèle cette fatwā qui montre 
non seulement un Ibn Rušd clairement mutakallim, 
mais aussi un mustaftī, le prince, favorablement 

enclin aux idées d’al-Ašʿarī. L’analyse de la célèbre 
fatwā où Ibn Rušd défend les vertus du ǧihād aux 
dépens du pèlerinage, tant pour les Andalous 
que pour les Maghrébins, permet à l’auteur de 
conclure que ce ne sont pas les Almoravides qui 
ont apporté le ǧihād en al-Andalus, comme on le 
dit traditionnellement, mais que le développement 
économique et démographique de part et d’autre de 
la frontière dans la péninsule Ibérique et au Maghreb 
aurait conduit à la militarisation, laquelle en retour 
aurait galvanisé les identités politico-religieuses. Il 
n’est pas évident que cette hypothèse soit réellement 
défendable, car cette fatwā date des années 1120, 
plus de trois décennies après la grande victoire 
almoravide de Zallāqa (Las Sagrajas en 1086), réalisée 
au nom du ǧihād par Yūsuf b. Tašfīn, fondateur de la 
dynastie almoravide.

Enfin, le troisième chapitre (« Fatwās to Ceuta: 
Water Rights, Judicial Review, and Ibn Rushd’s 
Correspondance with al-Qāḍī ʿIyāḍ », p. 113-148) 
analyse un cas qui eut lieu à Ceuta, à travers la 
correspondance entre le qāḍī ʿIyāḍ, juge de Ceuta, 
et un groupe de muftis d’al-Andalus, au nom 
desquels Ibn Rušd rédigea l’opinion prévalant en 
fin de compte. À la différence des cas précédents, il 
s’agit de plusieurs textes, échangés sur une période 
de plusieurs semaines à propos d’un cas unique. Cet 
épisode illustre le rôle de la consultation (futyā) et 
confronte les opinions d’Ibn Rušd à ceux d’autres 
muftis importants de l’époque. Après un rappel 
synthétique et très utile de l’histoire de Ceuta de 
l’époque omeyyade jusqu’à l’intégration de la région 
dans l’émirat almoravide, rappel qui insiste sur le rôle 
très important de la ville à la frontière du Maghreb et 
d’al-Andalus, l’auteur présente le célèbre qāḍī ʿIyāḍ, 
puis le contentieux qui concerne une question de 
partage d’eau, son jugement, et enfin la réouverture 
du dossier.

L’épilogue (p. 149-151) conclut sur la rupture 
almohade. L’auteur est beaucoup moins à l’aise pour 
cette période. Il affirme par exemple qu’al-Ma’mūn 
est le quatrième calife almohade (p. 150), alors qu’il 
est le 6e ou le 7e, selon que l’on compte al-ʿĀdil ou pas. 
Le texte complet en anglais des fatwās étudiées est 
donné fort utilement en annexe (p. 155-181), mais on 
peut regretter l’absence du texte arabe de ces fatwās. 
L’ouvrage s’achève sur une bibliographie où dominent 
les titres en anglais et en espagnol (p. 192-202) et sur 
un index des noms propres, des termes juridiques et 
des concepts.

Les parties proprement juridiques et écono-
miques de l’ouvrage sont très intéressantes. En 
revanche les considérations générales sur le système 
politique almoravide sont un peu trop générales 
et parfois approximatives. Camilo Gómez-Rivas est 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Gómez-Rivas Camilo: Law and Islamization of Morocco under the Almoravids: The Fatwās of Ibn Rushd al-Jadd to the Far Maghrib., recensé par Pascal
Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 31	 37

plus à l’aise dans l’analyse des fatwās que dans les 
considérations historiques. Cela étant, son ouvrage 
est d’un très grand intérêt, parce qu’il éclaire d’un 
jour nouveau le rôle des savants malékites dans le sys-
tème politique almoravide, ainsi que les relations des 
souverains avec les docteurs de la Loi. En outre, par 
l’analyse minutieuse de fatwās judicieusement choi-
sies, il fournit aux historiens travaillant sur l’époque 
almoravide des outils pour la compréhension de la 
dynastie saharienne, à qui les auteurs postérieurs, 
tout particulièrement almohades mais pas seulement, 
ont construit une réputation de fanatisme, de rigo-
risme et d’illettrisme.

Pascal Buresi,  
CNRS (CIHAM-UMR 5648), EHESS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Gómez-Rivas Camilo: Law and Islamization of Morocco under the Almoravids: The Fatwās of Ibn Rushd al-Jadd to the Far Maghrib., recensé par Pascal
Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

