BCAI 31 (2017) Gémez-Rivas Camilo: Law and Islamization of Morocco under the Almoravids: The Fatwas of Ibn Rushd al-Jadd to the Far Maghrib., recensé par Pascal

Buresi

© IFAO 2026

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

GOMmEez-Rivas Camilo,

Law and Islamization of Morocco

under the Almoravids: The Fatwas of Ibn Rushd
al-Jadd to the Far Maghrib,

Leyde-Boston, Brill (Studies in the History
and Society of the Maghrib, 6)

2015, 207 p.

ISBN: 978-90-04-27780-9

Law and Islamization est en substance I'analyse
de quelques fatwas sélectionnées par I'auteur pour les
informations qu'elles contiennent sur le Maghreb Ex-
tréme a I'époque almoravide. Dans I'« Introduction »
(p. 1-45), aprés avoir planté le décor politique et rap-
pelé les étapes de I'apparition de I'¢mirat almoravide

— abusivement qualifié d’« Empire », alors justement
qu’une des particularités de I'émirat almoravide est
de n'avoir pas eu de prétention impériale, si l'on consi-
dere le titre califal et la prétention a l'universalité de
la souveraineté comme criteres, parmi d’autres, de la
définition d’'une construction impériale —, l'auteur
s‘étonne du fait que Sigilmassa, grand centre urbain,
considéré comme fondamental dans I'émergence
du mouvement almoravide, ne soit, tout comme
Agmat, jamais mentionné dans les fatwas d’Ibn Rusd,
alors que Marrakech y apparait huit fois. Il présente
ensuite les cadres théoriques de I'école juridique
malékite et les notions clés de ‘amal (la pratique
des habitants de Médine, et plus généralement le
consensus des docteurs de la Loi, voire la pratique
judiciaire locale), de ‘urf (lois coutumiéres) et de
‘ada (la pratique sociale). Enfin, reprenant les travaux
de Vincent Lagardeére, il présente, a partir des fatwds
datables et localisables du Mi‘ydr d’al-Wansaris, la
place du Maghreb Extréme dans I'émission de fatwads
au cours des I1xé-xi¢siecles (voir annexes 1 et 2). De
quasi-inexistante (4 fatwas) par rapport au Maghreb
Central (21), aal-Andalus (342), ou a l'lfrigiya (434), la
part des deux premiéres régions s’accroit considéra-
blement (de 4 2286 et de 212 111 respectivement (V)
au cours des XI1°-xve siecles.

Le plan de l'ouvrage est géographique:
Marrakech, le Maghreb Extréme en général et Ceuta.
Les deux premieres parties se fondent sur 'ouvrage
Fatawa Ibn Rusd en trois volumes. N'ont été prises
en compte que les fatwds indiquant que celui qui
pose la question habite le Maghreb Central et que
la question posée concerne cette région. Ont ainsi
été exclues les questions concernant des personnes
originaires du Maghreb Central, mais vivant en al-
Andalus. La troisiéme partie s'appuie sur les Madahib

(1) Lauteur donne 211 dans le texte de maniére erronée.

al-hukkam fi nawazil al-ahkam de Muhammad b.
‘lyad et ‘lyad b. Masa.

Le premier chapitre (« Fatwas to Marrakesh:
Regulation of the City Market and the Symbolic
Authority of Maliki Learning », p. 46-84) examine
un groupe de questions adressées a Ibn Rusd
depuis Marrakech, la capitale almoravide et le
centre du changement institutionnel dans le sud
du Maghreb Extréme, une cinquantaine d’années
apres la fondation de la ville. Les fatwds analysées ne
présentent pas un tableau panoramique, mais plutot
des apercus divers de évolution socio-économique et
institutionnelle de la ville, et soulignent I'interaction
entre |'activité commerciale et le développement
de l'école et du réseau malékites dans les marchés
urbains. En effet la moitié des questions posées
implique les éléments d’'une transaction commerciale.
En particulier, deux courtes fatwds traitent d’'un
homme qui doit une certaine quantité de dinars a
un autre et la lui rend en bijoux en or, pour le méme
poids voire un peu plus. La question concerne la
licéité de l'application d'un intérét (riba), en raison
du fait que les quantités ne sont pas strictement
équivalentes. Ces fatwds manifestent le role croissant
des juges malékites dans la vie commerciale de la cité,
et impliquent des compétences qui dépassent le
cadre strictement religieux de leur fonction supposée.
Un autre indice, d'intérét numismatique, non relevé
par l'auteur, concerne la mention qu’une sélection
aléatoire de dinars révelerait des variations de
qualité et de poids, alors méme que leur valeur serait
pourtant considérée comme de 100 dinars (dans le
cas théorique exposé), ce qui renvoie a une valeur
faciale de la monnaie et non a la valeur métallique.
La seconde incertitude dans la question posée
concerne le fait que l'or brut avait potentiellement
un autre usage. Lautre facette de la question porte
sur un remboursement en dinars almoravides d'une
dette contractée en dinars “abbadides. Quelle est
la licéité d’'un remboursement d’'une quantité de
monnaies d'or, soit en métal brut, soit en monnaies
d'origine différente, et donc de qualité différente ? Et
I'intérét est-il licite sur ce type d’échange ? Ibn Rusd
répond par la négative pour le remboursement en
meétal brut, en raison d’'une marge d'incertitude trop
grande, en revanche il accepte |'échange de dinars
différents car I'incertitude n'affecte qu’une des parties
et peut étre évaluée, le dinar almoravide servant
de canon monétaire. D’autres fatwds présentées,
concernant des cas de divorce ou de récusation de
témoins, évoquent des opinions opposées et sont
une des manifestations de l'essor et de la précision
croissante de la juridiction malékite, particulierement
dans la résolution des conflits. Lauteur déduit de

la subtilité des réponses données par Ibn Rusd que
|

| BCAI 31

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 31 (2017) Gémez-Rivas Camilo: Law and Islamization of Morocco under the Almoravids: The Fatwas of Ibn Rushd al-Jadd to the Far Maghrib., recensé par Pascal

Buresi

© IFAO 2026

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

I'investissement almoravide dans le malékisme allait
bien au-dela d’'un piétisme simpliste, et que les
dirigeants cherchaient moins un strict respect de la
loi qu'une compréhension souple de la jurisprudence.
Lauteur considere que l'expansion territoriale de
I'émirat almoravide, I'afflux de traditions andalouses
au sud du Maghreb Extréme et les contributions d’Ilbn
Rusd lui-méme a la tradition malékite participent
au méme processus de construction étatique, et
révélent les aspirations almoravides a créer une
grande « civilisation »: «Just as the Umayyads
had adopted and transformed Roman building
techniques, the Almoravids adopted the tradition of
law and learning of al-Andalus » (p. 76). Le recours,
dans les cas facilement exploitables d'un point de
vue symbolique et politique, a un mufti d’al-Andalus,
révele que l'idéologie almoravide était bien plus
complexe que ce que I'on décrit habituellement. La
force de légitimation du systeme légal religieux que
constituait le malékisme n’était pas servie par une
simple exécution et une observance sommaire. Ainsi,
dans deux cas cités (p. 77-83), l'auteur affirme qu'il est
significatif que les autorités aient fait appel au juge de
Cordoue, alors qu'il n’y avait aucune nécessité a cela.
On notera la trés intéressante décision d’'lbn Rusd,
refusant faute de preuves indiscutables de punir un
musulman accusé d’'apostasie, sous prétexte que les
chatiments les plus élevés en islam ne doivent étre
imposés qu’avec les plus hauts standards de la preuve
et en aucun cas par oui-dire.

Le deuxieme chapitre (« Fatwas to the Far
Maghrib: Ibn Rushd’s Consultations for the Amir
and Cases of Murder and Stolen Cattle », p. 85-112)
présente les réponses d'Ibn Rusd a des questions
provenant d’autres régions du Maghreb Extréme,
a l'exception de celles provenant du gddi ‘lyad de
Ceuta, traitées dans le troisieme chapitre. Lune des
questions présentées est posée par I'émir almoravide
lui-méme et porte sur la licéité de I'étude des travaux
d’Abt |-Hasan al-As‘ari. Cette préoccupation révéle
selon l'auteur l'essor du kalam et de I'as‘arisme dans
le Maghreb Extréme et les interrogations que cet
essor engendre. Dans ce chapitre, 'auteur remet
profondément en cause le récit par al-Marrakusi
de l'interdiction du kaldm par I'émir almoravide,
accusé par le chroniqueur d’étre sous la coupe des
docteurs de la Loi malékites, accusés d’avoir accordé
a cette époque plus d'importance aux ouvrages
malékites qu'au Coran lui-méme et qu’a la Tradition
du Prophéte. La vision traditionnelle d’'un kaladm
triomphant a I'époque des Taifas, puis interdit par
les Almoravides, fanatiques rigoristes, ne résiste pas
a I'analyse, comme le révéle cette fatwa qui montre
non seulement un Ibn Rusd clairement mutakallim,

mais aussi un mustafti, le prince, favorablement
|

enclin aux idées d’al-As‘ari. Lanalyse de la célebre
fatwa ou Ibn Rusd défend les vertus du gihdd aux
dépens du pelerinage, tant pour les Andalous
que pour les Maghrébins, permet a l'auteur de
conclure que ce ne sont pas les Almoravides qui
ont apporté le gihdd en al-Andalus, comme on le
dit traditionnellement, mais que le développement
économique et démographique de part et d'autre de
la frontiére dans la péninsule Ibérique et au Maghreb
aurait conduit a la militarisation, laquelle en retour
aurait galvanisé les identités politico-religieuses. Il
n'est pas évident que cette hypothese soit réellement
défendable, car cette fatwd date des années 1120,
plus de trois décennies apres la grande victoire
almoravide de Zallaga (Las Sagrajas en 1086), réalisée
au nom du gihad par Yasuf b. Tasfin, fondateur de la
dynastie almoravide.

Enfin, le troisieme chapitre (« Fatwas to Ceuta:
Water Rights, Judicial Review, and Ibn Rushd’s
Correspondance with al-Qadi ‘lyad », p. 113-148)
analyse un cas qui eut lieu a Ceuta, a travers la
correspondance entre le gddi ‘lyad, juge de Ceuta,
et un groupe de muftis d’al-Andalus, au nom
desquels Ibn Rusd rédigea l'opinion prévalant en
fin de compte. A la différence des cas précédents, il
s'agit de plusieurs textes, échangés sur une période
de plusieurs semaines a propos d’un cas unique. Cet
épisode illustre le réle de la consultation (futyd) et
confronte les opinions d’lbn Rusd a ceux d’autres
muftis importants de I'époque. Aprés un rappel
synthétique et tres utile de I'histoire de Ceuta de
I'époque omeyyade jusqu’a I'intégration de la région
dans Iémirat almoravide, rappel qui insiste sur le réle
trésimportant de la ville a la frontiére du Maghreb et
d’al-Andalus, l'auteur présente le célébre gadi ‘lyad,
puis le contentieux qui concerne une question de
partage d’eau, son jugement, et enfin la réouverture
du dossier.

Lépilogue (p. 149-151) conclut sur la rupture
almohade. L'auteur est beaucoup moins a l'aise pour
cette période. Il affirme par exemple qu'al-Ma'min
est le quatriéme calife almohade (p. 150), alors qu'il
est le 6° ou le 78, selon que l'on compte al-“Adil ou pas.
Le texte complet en anglais des fatwds étudiées est
donné fort utilement en annexe (p. 155-181), mais on
peut regretter I'absence du texte arabe de ces fatwas.
Louvrage s'achéve sur une bibliographie ot dominent
les titres en anglais et en espagnol (p. 192-202) et sur
un index des noms propres, des termes juridiques et
des concepts.

Les parties proprement juridiques et écono-
miques de l'ouvrage sont trés intéressantes. En
revanche les considérations générales sur le systeme
politique almoravide sont un peu trop générales

et parfois approximatives. Camilo Gémez-Rivas est
|

BCAI 31

BCAl en ligne

36

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

plus a l'aise dans l'analyse des fatwas que dans les
considérations historiques. Cela étant, son ouvrage
est d'un trés grand intérét, parce qu'il éclaire d'un
jour nouveau le role des savants malékites dans le sys-
téme politique almoravide, ainsi que les relations des
souverains avec les docteurs de la Loi. En outre, par
I'analyse minutieuse de fatwds judicieusement choi-
sies, il fournit aux historiens travaillant sur I'¢poque
almoravide des outils pour la compréhension de la
dynastie saharienne, a qui les auteurs postérieurs,
tout particuliérement almohades mais pas seulement,
ont construit une réputation de fanatisme, de rigo-
risme et d'illettrisme.

Pascal Buresi,
CNRS (CIHAM-UMR 5648), EHESS

BCAI 31 37

BCAI 31 (2017) Gémez-Rivas Camilo: Law and Islamization of Morocco under the Almoravids: The Fatwas of Ibn Rushd al-Jadd to the Far Maghrib., recensé par Pascal
Buresi

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

