
1. Langue et littérature

	 BCAI 31	 1

Baalbaki �Ramzi, 
The Arabic Lexicographical Tradition,

Leiden/Boston, Brill,  
2014, 489 pages 
ISBN : 9789004273979

Cet ouvrage, très bien documenté, vient combler 
une lacune en offrant une vision globale et néan-
moins très précise et détaillée de la riche tradition 
lexicologique arabe. 

L’état de la recherche contemporaine sur ce 
domaine présenté par l’auteur est à ce sujet éclairant. 
En effet, si l’intérêt pour la tradition linguistique 
arabe n’a fait que croître depuis les années soixante 
du xxe siècle, celui-ci s’est bien davantage focalisé 
sur la grammaire que sur la lexicologie. En outre, 
un nombre non négligeable des travaux consacrés 
à cette dernière se sont avant tout intéressés aux 
influences étrangères réputées l’avoir impactée : 
indiennes pour les uns, grecques pour les autres, ou 
encore hébraïques. Pour Baalbaki, ces influences n’ont 
pas été démontrées et, de surcroît, les sources arabes 
sont muettes à propos d’une quelconque influence 
étrangère. L’un des objectifs de son étude est donc 
d’établir que les racines de la lexicographie arabe sont 
essentiellement basées sur la culture arabo-islamique, 
comme c’est le cas pour la grammaire, dont il est 
admis aujourd’hui qu’elle s’est constituée hors de 
toute influence étrangère. 

Le premier chapitre est consacré aux premiers 
temps de l’activité lexicographique. L’auteur rappelle 
qu’il est impossible de séparer l’activité linguistique et 
l’intérêt pour le texte coranique, et qu’un lien étroit 
existe aussi entre l’étude de la langue et la science du 
hadith, la jurisprudence et l’exégèse.

Si l’on constate très vite l’émergence de deux 
branches : le naḥw (« syntaxe, morphologie, phoné-
tique ») et la luġa (« lexicographie » « philologie » au 
sens strict), les frontières entre les deux domaines 
ne sont pas toujours bien délimitées. C’est au iie/
ve siècle que commence l’activité des luġawiyyūn. Ils 
se focalisent en particulier sur le sens des mots et les 
variations dialectales, notamment dans le cadre de 
l’étude du ġarīb. Dès le départ, on note l’importance 
de la place qu’ils accordent au laḥn (solécisme), qui 
ne concerne pas que le naḥw, mais aussi l’usage 
des mots hors de leur contexte. Des monographies 
rassemblant des listes d’erreur voient le jour, la pre-
mière étant celle de Kisā’ī (m. 189/805). Une idée 
domine rapidement : il existe un standard de « bon 
arabe », dont la source la plus pure est le parler des 
Bédouins (A‘rāb). Les données linguistiques recueillies 
auprès d’eux constituent la plus grande partie des 
matériaux lexicaux. Qui sont ces Bédouins fuṣaḥā’ 

(« éloquents ») et comment sont-ils caractérisés 
socialement et linguistiquement ? 

Aux yeux des luġawiyyūn, il s’agit d’abord 
d’habitants du désert vivant à l’écart des populations 
susceptibles de corrompre la langue (non Arabes). 
Bien plus, ils appartiennent aux seules tribus de Qays, 
Tamīm, Asad, Huḏayl et à une partie des Kināna et 
de Ṭayyi’. Qurayš, pour des raisons religieuses évi-
dentes, fait l’objet d’un traitement contradictoire : 
les philologues sont unanimes pour considérer que 
la situation particulière de la Mecque, véritable 
carrefour, permit à cette tribu de sélectionner et 
d’adopter les formes les plus pures des dialectes et 
parlers des autres tribus. Une disposition naturelle 
(salīqa) l’aurait mise à l’abri de toute artificialité et 
préciosité. Mais certains savants, tel Abū Zayd al-
Anṣarī (m. 215/830), ne l’incluent pas dans la liste 
des tribus retenues comme source du beau langage. 
Les Bédouins « éloquents » sont, par ailleurs, réputés 
être illettrés, attachés à leurs usages linguistiques au 
point de résister à tout changement, et dotés d’une 
grande disposition pour le ġarīb. Il était naturel que 
la collecte des données s’effectuât donc auprès de 
ces Bédouins. Ces derniers se rendaient d’ailleurs par 
centaines dans les villes à la rencontre des savants. 
On sait qu’ils furent parfois accusés de vendre leurs 
données ou d’avoir corrompu leur langue durant 
ces longs séjours hors du désert. Ces fuṣaḥā’ deve-
naient parfois arbitres dans les controverses, telle la 
célèbre dispute dite : al-mas’ala al-zunbūriyya entre 
Sībawayhi (m. 180/796) et Kisā’ī. Si bien que les limites 
apparaissent parfois floues entre les informateurs 
bédouins (ruwāt) et les luġawiyyūn. Quant à l’appa-
rition de l’isnād dans les données lexicologiques, elle 
correspondit au besoin ressenti de prouver la fiabilité 
des matériaux, la chaîne s’allongeant avec le temps. 
De toute évidence, certaines données étaient fabri-
quées de toute pièce, ces accusations de forgeries 
n’épargnant pas certains des savants les plus repré-
sentatifs des iie/viiie et iiie/ixe siècles. Néanmoins, 
contrairement aux transmetteurs de hadiths, les phi-
lologues firent peu pour développer des méthodes 
rigoureuses de critique de données, sans doute parce 
qu’il y avait peu à gagner à forger des mots. 

Assez vite, le problème se posa de déterminer 
la période durant laquelle les données linguistiques 
pouvaient être considérées comme fiables (‘uṣūr 
l-ḥtiğāğ). Si la question de la période de fiabilité 
des données coraniques et du corpus des Hadiths 
fut réglée assez rapidement, limitant les matériaux 
recevables à ceux recueillis avant la seconde moitié 
du iie/viiie siècle, il n’en fut pas de même avec les 
autres sources (prose et poésie). Pour la prose, on dis-
tingua production citadine et production bédouine. 
La première fut réputée recevable jusqu’à la fin du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Baalbaki Ramzi: The Arabic Lexicographical Tradition., recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 31	 2

iie/viiie siècle, après quoi elle fut considérée comme 
corrompue. Pour la seconde, la limite fut repoussée 
à la fin du ive/xe siècle. Ibn Ğinnī (m. 1002) et cer-
tains lexicologues tardifs, tel Azharī (m. 370/981) ou 
Ğawharī (m. 400/1010), mentionnent encore avoir 
consulté des Bédouins. Pour la poésie, les critères 
furent beaucoup plus stricts. Sa production fit l’objet 
d’une classification qui fit consensus et distingua le 
poète préislamique, le poète muḫaḍram et le poète 
islamique. Ğumaḥī  fut le premier à établir cette 
distinction et Ibn Qutayba lui ajouta un ordre hiérar-
chique. Tous les savants se rallièrent à l’idée de clore 
la période de la poésie pouvant servir de matériau 
linguistique plus de deux siècles avant la prose. Si 
bien que les šawāhid de poètes « modernes » sont 
à peu près absents des dictionnaires, même si les 
lexicologues se montrèrent un peu plus tolérants 
en la matière que les grammairiens. Cette exclusion 
priva les sciences du langage d’une source abon-
dante. Les lexicologues tardifs ne firent à leur tour 
que reprendre les šawāhid de leurs prédécesseurs en 
négligeant les évolutions sémantiques.

L’auteur examine ensuite le rôle déterminant 
joué par le ġarīb. Parfois dénommé nādir, ḥūšī, waḥšī 
(« barbare », « non familier ») ou šāḏḏ (« anomalie »), 
le ġarīb concerne les termes rarement utilisés dans les 
quatre sources des données linguistiques (La poésie 
et la prose, le Coran et le hadith). Il englobe les mots 
rares, ou connaissant des variations de prononciation 
dialectales, les expressions idiomatiques ou encore les 
phénomènes syntaxiques rares. L’intérêt pour le ġarīb 
est associé à la période des Compagnons du prophète. 
Des liens étroits sont établis entre poésie et ġarīb. Le 
rağaz est le mètre le plus associé au ġarīb du fait de 
sa souplesse et de son association à la vie du désert.

Pour passer en revue les ouvrages lexicogra-
phiques, l’auteur s’appuie sur l’un des phénomènes 
les plus importants de la lexicographie arabe, à 
savoir la coexistence, durant plusieurs siècles, et au 
même stade de l’activité philologique, de deux types 
de dictionnaires, visant des objectifs différents : le 
type onomasiologique, dénommé mubawwab, dic-
tionnaire analogique qui, basé sur le ma‘nā, part du 
sens pour arriver au signe, et le type sémasiologique, 
dénommé muğannas qui, non spécialisé et basé sur 
le lafẓ, part du signe pour arriver au sens. Néanmoins, 
les frontières entre les deux types d’ouvrages sont 
souvent poreuses. D’abord du fait que les deux types 
d’ouvrages utilisent les mêmes matériaux, mais aussi 
parce que les premiers mubawwab furent une source 
majeure pour les auteurs de muğannas. D’ailleurs, cer-
tains savants composèrent les deux types d’ouvrages, 
tel Ibn Sīda (m. 458/1066), auteur du Muḫaṣṣaṣ et 
du Muḥkam. 

Le deuxième chapitre de l’ouvrage est consacré 
à l’étude du type onomasiologique (mubawwab) et 
des lexiques spécialisés, très vaste corpus interdisant 
toute prétention à l’exhaustivité. Il est divisé en neuf 
sections, chacune étant dédiée à un genre spéci-
fique, auxquelles s’ajoute une section centrée sur les 
ouvrages multithématiques. La première section est 
consacrée aux ouvrages de ġarīb (« usage étrange ») 
et de nawādir (« usage rare »). L’auteur classe le ġarīb 
en trois catégories : ġarīb al-Qur’ān, ġarīb al-ḥadīṯ 
et les autres matériaux de ġarīb/ nādir. Le ġarīb al-
Qur’ān est une tradition que l’on fait remonter à Ibn 
‘Abbās (m. 68/687), mais les ouvrages qui lui sont attri-
bués sont à considérer avec beaucoup de prudence. 
Le premier ouvrage sans doute authentique est celui 
d’un koufien : al-ġarīb fī l-Qur‘ān de Abān b. Taġlib 
al-Bakrī al-Ğurayrī (m. 141/758). Le ġarīb coranique 
est identifié en partant de la distinction qui est faite 
entre deux types de lexèmes recensés dans le texte 
sacré : ceux connus aussi bien par la ‘āmma que par 
la ḫāṣṣa (ex. : arḍ (« terre »), samā’ (« ciel »)), et ceux 
connus seulement par les personnes versées dans la 
connaissance de l’arabe (ex. : ḥasra (« souci »), naba’ 
(« nouvelle »), balā’ (« affliction »)). Certains mots 
sont envisagés seulement par rapport à un contexte 
coranique spécifique (ex. : ṣabr). Pourtant, certains 
lexèmes considérés comme relevant du ġarīb ne 
sont, ni rares, ni dotés d’un sens spécifique dans le 
texte coranique. Le ġarīb al-ḥadīṯ, quant à lui, n’a pas 
toujours été transmis verbatim et, de plus, certains de 
ses transmetteurs n’étaient pas des locuteurs natifs en 
arabe. Beaucoup de ces ouvrages, datés des iiie/ixe et 
ive/xe siècles, sont perdus. L’auteur donne la liste des 
onze textes nous étant parvenus, le dernier datant 
du viie/xiiie siècle. Contrairement au ġarīb al-Qur’ān, 
le ġarīb al-ḥadīṯ  ne comprend pas de mots connus. 
Enfin, dans les ouvrages focalisés sur les autres types 
de ġarīb, plusieurs noms désignent les mots rares mais, 
pour Suyūtī, ils sont tous des antonymes de faṣīḥ. Ce 
dernier terme en vient donc à désigner le contraire 
d’un mot sonnant désagréablement ou connu des 
seuls savants ou des purs Bédouins. La recension des 
ouvrages de ce type est ardue et difficile à différentier 
des premiers dictionnaires de type muğannas, ces 
derniers consacrant très souvent des parties au ġarīb.

La deuxième section a pour objet les livres 
de proverbes, qui étaient vus par les philologues 
comme une forme spéciale du kalām al-‘Arab, avec 
ses propres idiosyncrasies, et comme un témoignage 
de langage faṣīḥ, étroitement lié au garīb. Dans ce 
domaine aussi, les frontières entre philologie et gram-
maire sont très floues. Ainsi, Zamaḫšarī (m. 538/1144), 
essentiellement connu comme grammairien, a aussi 
rédigé un livre de proverbes, al-Mustaqṣā fī amṯāl 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Baalbaki Ramzi: The Arabic Lexicographical Tradition., recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 31	 3

al-‘Arab, l’un des mieux structurés du genre, qui se 
révèle être davantage un ouvrage de philologie que 
de grammaire. En outre, les proverbes sont très pré-
sents aussi dans les dictionnaires de type muğannas 
(Le Lisān renferme ainsi 2278 proverbes). Les livres 
de proverbes constituent le premier genre apparu 
dans l’histoire du mubawwab : certains sont signalés 
dès le ier/viie siècle, d’autres sont attribués à tous 
les grands philologues du iie/viiie siècle et du début 
du iiie/ixe siècle, preuve du grand intérêt porté à ce 
type de discours, mais aucun de ces traités précoces 
n’a survécu. Il est probable que leur contenu ait été 
préservé oralement pour être utilisé par les auteurs 
postérieurs. L’organisation de ces ouvrages a subi une 
évolution qui permet de distinguer en trois catégo-
ries : il s’agit d’abord des recueils non classés par ordre 
alphabétique. L’auteur en recense sept, composés 
entre 168/784 et 328/940. Environ deux siècles plus 
tard apparaissent les ouvrages classés, au moins 
partiellement, par ordre alphabétique, le premier 
étant celui de Ḥamza b. al-Ḥasan (m. après 351/962), 
al-Durra l-fāḫira fī l-amṯāl al-sā’ira. L’auteur recense 
neuf ouvrages ayant suivi cette méthode jusqu’au 
xve siècle et qui, pour la plupart, visent l’exhaustivité 
(istiqṣā’). Enfin, la troisième catégorie rassemble les 
livres collectant un type spécifique de proverbes. Elle 
comporte quatre sous-groupes : proverbes du type 
« af‘al », proverbes issus de la poésie, proverbes liés au 
Coran, au hadith ou à la sapience, et, enfin, proverbes 
postclassiques (muwallad) et vernaculaires (‘āmmī).

L’auteur aborde ensuite les mubawwab traitant 
respectivement de botanique (al-nabāt), de zoologie 
(al-Ḥayawān) et du corps humain (ḫalq al-insān) : les 
premiers, apparus aussi au iie/viiie siècle, sont pour 
la plupart perdus, mais les titres informent sur un 
contenu qui contribua largement à la constitution 
des matériaux des muğannas. La plupart des ouvrages 
conservés datent des iiie/ixe et ive/xe siècles, l’inté-
rêt pour ce genre faiblissant fortement par la suite. 
L’auteur fait une présentation détaillée des quatre 
principaux lexiques de botanique : al-šağar wa-l-kala’, 
d’Abū Zayd al-Anṣārī (m. 215/830), al-nabāt wa-l-
naḫl, d’al-Aṣma‘ī (m. 216/831), al-karm wa-l-naḫla, 
d’Abū Ḥātm al-Siğistānī (m. 255/869) et al-Nabāt de 
Dīnawarī (m. 282/895). Le premier est représentatif 
de la période de collecte des données, son auteur 
étant le philologue le plus actif de l’époque. Il se 
compose de deux parties qui furent sans doute, à 
l’origine, deux monographies indépendantes : asmā’ 
al-kala’ et asmā’ al-šağar, cette dernière étant elle-
même divisée en deux sous-parties : al-‘iḍāh, les 
« grands épineux », comprenant  al-‘iḍāh al-ḫāliṣ et 
‘iḍāh al-qiyās, d’une part, et les autres espèces, d’autre 
part, qui incluent les « petits épineux » (‘iḍḍ et širs). 
Abū Zayd al-Anṣārī est avant tout intéressé par les 

noms des végétaux (génériques et noms d’unité). Il 
accorde, en revanche, beaucoup moins d’attention à 
leurs caractéristiques. al-Aṣma‘ī, auteur du deuxième 
titre, porte le même intérêt aux noms. Les végétaux 
sont classés en fonction de leur type. Sont distinguées 
ainsi : « les plantes qui se mangent crues » (aḥrār al-
baql), « les herbes épaisses et dures » (ḏukūr al-baql), 
les végétaux « salés » (ḥamḍ) ou « non salés » (ḥulla). 
Les espèces sont aussi parfois classées en fonction 
de leur habitat : ainsi des arbres du Hedjaz ou des 
montagnes du Nedjd. Des doutes existent quant 
à l’attribution de la section consacrée au palmier, 
plus structurée. Le troisième texte, qui a bénéficié 
des écrits précédents, est beaucoup plus long. Mais 
c’est sans nul doute l’ouvrage de Dīnawarī qui est le 
plus important : véritable encyclopédie botanique, il 
traite aussi de la tradition bédouine envers les plantes. 
Il est constitué de deux parties : une étude générale 
sur les plantes et une section dans laquelle les plantes 
sont classées alphabétiquement. Les lexiques de 
zoologie sont plus nombreux que ceux de botanique 
et s’étalent sur une période beaucoup plus longue. 
Ils partagent avec eux une disposition non alpha-
bétique et ont souvent les mêmes auteurs. Baalbaki 
analyse le contenu de six ouvrages conservés, parmi 
lesquels ceux d’al-Ğāḥīẓ et de Damīrī (m. 808/1405) 
relèvent davantage de la littérature que de la phi-
lologie au sens propre. L’auteur traite à part les très 
nombreuses monographies consacrées au cheval, 
parmi lesquelles cinq œuvres de la première moitié 
du ixe siècle ont survécu. Ces ouvrages sont, soit 
purement philologiques, soit focalisés sur certains 
aspects de l’hippologie : chevaux illustres, poésie 
dédiée à l’animal, pratiques vétérinaires. Il évoque 
ensuite onze ouvrages plus tardifs, qui s’échelonnent 
entre les ve/xie et xie/xviie siècles mais ne s’éloignent 
guère de cette norme. Les lexiques spécialisés sur le 
corps humain, quant à eux, ont souvent pour titre : 
kitāb al-farq ou kitāb ḫalq al-insān, ce dernier annon-
çant une focalisation sur les parties du corps. Ils sont 
apparus dans la première moitié du iiie/ixe siècle. À 
l’instar des lexiques de botanique et de zoologie, on 
y note un taux élevé de ġarīb. L’auteur passe en revue 
les cinq ouvrages étant parvenus jusqu’à nous, le 
premier étant celui de Quṭrub (m. 206/821). 

Les lexiques spécialisés sur la langue occupent 
le restant des pages consacrées aux ouvrages de type 
mubawwab. Il s’agit, notamment, des ouvrages inti-
tulés Kitāb al-aṣwāt, presque exclusivement attribués 
à des auteurs des iie/viiie et iiie/ixe siècles. Comme 
ils sont tous perdus, il est difficile de déterminer le 
sens précis accordé à l’époque aux termes aṣwāt et 
ḥurūf. En revanche, plusieurs ouvrages focalisés sur 
les seules ḥurūf ont survécu : l’auteur présente onze 
titres s’échelonnant entre le iie/viiie et le ixe/xve siècle. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Baalbaki Ramzi: The Arabic Lexicographical Tradition., recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 31	 4

Nombreuses sont les monographies axées sur des 
lettres de l’alphabet spécifiques. Ainsi, pour des 
raisons orthographiques, les philologues associent 
souvent la hamza et l’alif. L’auteur recense huit 
monographies sur cet ensemble. D’autres ouvrages 
s’intéressent à deux lettres souvent confondues 
et qu’il s’agit de pouvoir différencier, à l’instar du 
ḍād et du ẓāʾ (treize monographies, allant du iiie/
ixe au viie/xiiie siècle, sont ainsi dédiées à ce seul 
couple). Les lexiques ayant pour objet les schèmes 
morphologiques (al-abniya) nous éclairent sur les 
domaines de compétences respectifs des philologues 
et des grammairiens, qui s’y intéressent aussi. Ainsi, 
le Kitāb de Sībawayh traite cette question de façon 
presque exhaustive, en se penchant sur 342 schèmes 
(308 pour les noms et 34 pour les verbes). Mais l’on 
remarque chez les grammairiens un net désintérêt 
pour la sémantique de ces formes, contrairement à 
ce qui se passe chez les philologues, qui apportent 
de nombreux éclaircissements de cet ordre. On 
voit bien, là encore, la complémentarité entre les 
deux disciplines. L’ouvrage le plus ancien de ce type 
est celui d’al-Māzinī (m. 249/863) : Kitāb al-taṣrīf. 
L’auteur classe les très nombreux ouvrages traitant 
des schèmes en huit rubriques. Les livres dédiés à al-
ištiqāq (« dérivation ») peuvent être exclusivement 
consacrés aux noms propres, tel celui d’al-Aṣmaʿī 
(m. 216/831), Kitāb ištiqāq al-asmāʾ, qui rassemble 
des noms individuels et des noms de tribus, auxquels 
s’ajoutent quelques noms de lieux, soit un total de 
133 noms qui ne sont classés ni alphabétiquement ni 
thématiquement. Ce genre évolue, et l’ouvrage d’Ibn 
Durayd (m. 321/933), Kitāb al-ištiqāq, composé dans 
le but de contrer les allégations des šuʿūbiyyūn, et 
basé sur les données de généalogistes arabes, s’inté-
resse beaucoup plus à l’étymologie des noms propres. 
Appartiennent aussi au genre ištiqāq les ouvrages trai-
tant des diminutifs, ou des schèmes de singulier, duel 
et pluriel. Plus de trente ouvrages, pour la plupart 
disparus, ont été consacrés à la question du masculin 
et du féminin (al-muḏakkar wa-l-muʾannaṯ). L’auteur 
analyse le contenu des treize textes conservés les 
plus importants (allant du iiie/ixe au viiie/xive siècle). 
Parmi les autres catégories de mubawwab axés sur les 
questions de morphologie, on compte ceux dédiés 
aux « schèmes abrégés ou prolongés » (al-maqṣūr 
wa-l-mamdūd), en étroite relation avec la précédente, 
dans la mesure où les alifs maqṣūra et mamdūda 
sont tous deux des marqueurs du féminin. Sont 
également examinés par l’auteur : les ouvrages sur 
les « triplets » (al-muṯallaṯāt), terme se référant à un 
groupe de trois mots ayant une racine et un schème 
identiques mais dont l’une des radicales est vocalisée, 
chez l’un par une fatḥa, chez l’autre par une kisra 
et chez le dernier par une ḍamma. Ces trois mots 

peuvent avoir un seul et même sens, tels ṯanāʾ, ṯināʾ 
et ṯunāʾ, (« éloge »), ou bien des sens différents, tels 
salām (« salut »), silām (« pierres »), sulām (« pied »). 
L’auteur examine cinq textes de ce genre, composés 
entre les iiie/ixe et ixe/xve siècles. Suivent les ouvrages 
traitant respectivement des schèmes nominaux, les 
schèmes faʿala et afʿala qui, parmi les 34 schèmes 
verbaux, ont particulièrement focalisé l’attention des 
philologues dès le iiie/ixe siècle, puis ceux consacrées 
aux schèmes verbaux en général et aux schèmes ver-
baux et nominaux. L’auteur dénombre cinq ouvrages 
embrassant les deux types de schèmes, composés 
entre les ive/xe au vie/xiie siècles. Il est bien évident 
que la plupart des schèmes étudiés par les philo-
logues étaient également l’objet de l’attention des 
grammairiens. Toutefois, le type de curiosité qu’ils 
suscitaient chez ces derniers était différent de celui 
qu’ils éveillaient chez les philologues. En outre, dans 
les traités de grammaire, ils étaient éparpillés dans 
les différents chapitres.

Le chapitre dédié aux travaux de type onoma-
siologique se clôt sur les lexiques multithématiques, 
apparus à la même période que les monographies. 
Les plus anciens portent souvent le titre de ṣifāt, 
le premier étant attribué à Abū Ḫayra al-Aʿrābī, 
contemporain d’Abū ʿAmr b. l-ʿAlāʾ. Un autre titre, 
muṣannaf, était usité pour ces ouvrages, indiquant 
la pluralité des questions abordées. Baalbaki analyse 
le contenu de douze de ces livres, composés entre 
les iiie/ixe et viie/xiiie siècles. Le premier, al-Ġarīb 
al-muṣannaf, est l’œuvre d’Abū ʿUbayd al-Qāsim 
b. Sallām (m. 224/838), très influencé par le parler 
des fuṣaḥāʾ bédouins. Il est formé de 26 sections, 
nommées kitāb, elles-mêmes divisés en 900 chapitres. 
L’un des plus célèbres et des plus commentés de ces 
ouvrages n’est autre que le Adab al-kātib, attribué 
à tort à Ibn Qutayba, et que l’on doit à un certain 
Anas. C’est également à cette catégorie qu’appartient 
le célèbre Muḫaṣṣaṣ d’Ibn Sīda (m. 456/1066), dans 
lequel le « spécifique » (aḫaṣṣ) et l’ « accidentel » 
(ʿaraḍ) sont subordonnés au « général » (aʿamm) 
et à la « substance » (ğawhar).

Le troisième chapitre est consacré aux dic-
tionnaires de type sémasiologique (Muğannas). 
Contrairement au mubawwab, le muğannas  vise à 
embrasser exhaustivement le corpus de l’arabe, et 
son ambition est donc plus grande. Le nombre de 
dictionnaires de ce type est naturellement plus 
réduit que celui des ouvrages de type mubawwab. 
Néanmoins, ils offrent une variété notable, non 
seulement en matière d’organisation mais aussi de 
contenu. L’auteur organise ce chapitre en fonction 
des trois types principaux d’organisation prévalant 
pour ces ouvrages : le premier est fondé sur le sys-
tème phonétique-permutatif, le deuxième sur un 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Baalbaki Ramzi: The Arabic Lexicographical Tradition., recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 31	 5

classement alphabétique, et le troisième sur un sys-
tème basé sur la rime. Dans le système phonétique-
permutatif, les lettres sont classées en fonction de 
leur lieu d’articulation. Mode d’organisation le plus 
ancien, c’est aussi le plus difficile à manier. Le premier 
dictionnaire de ce type - et aussi le plus connu - est 
le Kitāb al-ʿayn d’al-Ḫalīl b. Aḥmad (m. 175/791), sur 
lequel l’auteur s’arrête longuement. Deux questions 
ont agité les chercheurs à son sujet : celle de son 
originalité et celle de l’identité de son auteur. Pour 
Baalbaki, cet ouvrage est, indiscutablement, le fruit 
de l’approche intuitive de la phonétique d’al-Ḫalīl. 
Il n’a subi aucune influence étrangère et est étroi-
tement lié aux autres domaines de la science arabe, 
en particulier celle du Coran. Depuis l’apparition du 
livre et jusqu’à l’époque contemporaine, la question 
de l’identité de son auteur est posée. On sait que ce 
travail a été édité quelques années seulement après 
la mort d’al-Ḫalīl, du temps de son disciple Layṯ b. 
al-Muẓaffar (m. 190/805), auquel le livre est attribué 
dans plusieurs sources. Mais cette question vise à faire 
la lumière aussi sur ce qui est relatif au contenu et 
à l’organisation du dictionnaire : soit al-Ḫalīl n’a rien 
à voir avec sa conception, soit il est l’auteur de l’en-
semble de l’ouvrage (texte principal et introduction), 
soit il n’a eu qu’un rôle partiel dans cette entreprise. 
En réalité, il n’y a pas de consensus quant à l’impor-
tance et la nature de son rôle. Ainsi, pour certains, 
le livre renferme des erreurs inconcevables pour un 
savant de la stature d’al-Ḫalīl. Baalbaki soutient que 
l’introduction, qui apparaît sans conteste comme la 
partie la plus importante du livre, porte nettement 
la marque d’al-Ḫalīl, même s’il semble bien qu’elle ait 
été transmise par l’un de ses disciples. L’abondance 
de références aux matériaux de la prosodie (ʿarūḍ), 
dont al-Ḫalīl est considéré comme le fondateur, est 
un autre indice de son implication personnelle. Sa 
méthode a pour but de ne laisser échapper aucune 
racine de l’arabe et s’appuie sur trois principes : les 
lettres de l’alphabet, d’abord, forment un ensemble 
fermé, composé de 28 éléments. L’auteur du dic-
tionnaire ne suit pas les deux classements connus 
à l’époque et innove en en choisissant un fondé sur 
la phonétique. Le deuxième principe pose que le 
nombre de radicales des mots arabes va de deux à 
cinq (mots bilitères, trilitères, quadrilitères et quin-
quelitères). Chacun des chapitres du Kitāb al-ʿayn 
est divisé en 4 sections correspondant à chacune de 
ces catégories. En outre, les racines trilitères sont à 
leur tour réparties, sur des bases morphologiques, 
entre racines saines (ṣaḥīḥ), malades (muʿtall) et lafīf 
(renfermant deux radicales faibles). Enfin, le troisième 
principe fait intervenir la notion de taṣarruf (« per-
mutation »), nommée dans les œuvres plus tardives : 
taqālīb, qui permet d’embrasser la totalité des racines. 

al-Ḫalīl dégage deux combinaisons possibles pour les 
racines binaires, six pour les trilitères et respective-
ment 24 et 120 pour les autres. Il souligne que toutes 
les combinaisons ne sont pas en usage et que, dans 
les racines quinquelitères, la majorité des combinai-
sons est abolie. Le Kitāb al-ʿayn constitue le stade 
de la découverte de la philologie arabe, et Baalbaki 
souligne qu’aucun schéma alternatif ne viendra, après 
lui, invalider sa méthode. Il examine ensuite les publi-
cations s’étant inspirés de ce texte fondateur. Aux ive/
xe et ve/xie siècles, la méthode d’al-Ḫalīl est presque 
entièrement adoptée par al-Qālī (m. 356/967), Azharī 
(m. 370/981), al-Ṣāḥib b. ʿAbbād (m. 385/995) et Ibn 
Sīda (m. 458/1066). D’autres auteurs préfèreront le 
classement alphabétique mais seront quand même 
influencés par ce précurseur sur d’autres points. Deux 
siècles, donc, après la rédaction du Kitāb al-‘ayn 
apparaît le premier dictionnaire conçu en al-Andalus : 
al-Barīʿfī l-luġa, d’Abū ʿ Alī al-Qālī. Bien que celui-ci ait 
eu pour maître, avant son départ de Bagdad pour al-
Andalus, Ibn Durayd, auteur de la Ǧamharat al-luġa, 
texte fort différent de celui d’al-Ḫalīl, il choisit d’adop-
ter, pour son propre travail, le principe organisateur 
d’al-Ḫalīl. Il y introduit quelques modifications, assez 
mineures, mais se signale surtout par les ajouts qu’il 
apporte. Ceux-ci s’expliquent par la méthode qu’il 
suit en matière de collecte de données : il s’appuie en 
effet sur des sources variées et nombreuses et cite à la 
fois Koufiens et Basriens. En outre, al-Qālī s’intéresse 
beaucoup aux usages dialectaux et aux mots arabisés, 
ceux d’origine persane formant un chapitre séparé. 
Étonnamment, il cite peu son maître, Ibn Durayd, 
contrairement à ce qu’il fait dans les Amālī. Lorsqu’il 
compose le Tahḏīb al-luġa, Azharī prend encore 
davantage qu’al-Qālī le Kitāb al-ʿayn comme modèle. 
Le titre « Corrections » est suggestif de l’approche 
critique de son auteur envers ses prédécesseurs. Il y 
inclut ce qu’il a personnellement collecté auprès des 
Bédouins durant sa captivité chez les Qarmates et 
qu’il utilise pour rétablir les erreurs commises par ses 
contemporains. C’est envers ces derniers, en particu-
lier envers Ibn Durayd, que ses critiques sont les plus 
dures. Pour ce qui est du Kitāb al-ʿayn, Azharī réduit 
le rôle joué par al-Ḫalīl dans l’introduction et utilise la 
formule : qāla al-Layṯ, quand il mentionne le reste de 
l’ouvrage. Il accuse ce dernier d’avoir souvent donné 
de fausses définitions. Voulant être le plus exhaustif 
possible, Azharī a considérablement augmenté le 
nombre d’items lexicaux et a inclus davantage de 
hadiths, de proverbes et de toponymes que ses de-
vanciers. Pour Baalbaki, la contribution majeure de ce 
philologue, que l’on ne peut tenir pour un innovateur, 
réside dans son souci d’exhaustivité et sa méticulosité 
s’agissant de vérifier les données anciennes. Le troi-
sième dictionnaire analysé, al-Muḥīṭ fī l-luġa, publié 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Baalbaki Ramzi: The Arabic Lexicographical Tradition., recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 31	 6

en dix volumes et réunissant quelques 4 800 pages, 
est l’œuvre d’al-Ṣāḥib b. ʿAbbād, figure importante 
du ive/xe siècle. Lui aussi tente de réunir le plus grand 
nombre d’items lexicaux. En proposant une explica-
tion sur le titre du Kitāb al-ʿayn, cet auteur révèle 
qu’il se réfère principalement à cet ouvrage, considéré 
comme une base à laquelle peuvent s’adjoindre des 
matériaux en provenance d’autres sources. Enfin, le 
Muḥkam wa-l-muḥīṭ al-aʿẓam d’Ibn Sīda  apparaît 
au moment où le système phonétique-permutatif 
est pratiquement abandonné en Orient. Le Kitāb 
al-ʿayn n’est pas sa source principale, et il semble 
avoir modelé son lexique à partir de l’œuvre d’un 
autre andalou : le Muḫtaṣar al-ʿayn d’al-Zubaydī (m. 
379/989). Il semble qu’Ibn Sīda  ait rédigé le Muḥkam 
et le Muḫaṣṣaṣ simultanément et il est difficile de dire 
lequel a été terminé le premier. Le fait qu’il insiste sur 
la différence séparant mubawwab et muǧannas, ne 
l’empêche pas d’avoir utilisé les mêmes sources pour 
les deux ouvrages.

Baalbaki passe ensuite aux ouvrages régis par le 
deuxième système d’organisation, à savoir le système 
alphabétique (en commençant par la première radi-
cale du mot). Le Kitāb al-Ǧīm d’Abū ʿ Amr al-Šaybānī 
(m. 206/821), composé seulement quelques décades 
après le Kitāb al-ʿayn, est le premier dictionnaire 
connu à avoir adopté l’ordre alphabétique, mais seule 
la première lettre des mots y est prise en considéra-
tion. Néanmoins, il ne s’agit pas d’un dictionnaire 
généraliste à proprement parler, car il se cantonne 
le plus souvent au ġarīb et reflète avant tout les 
vastes connaissances de son auteur en la matière, 
les šawāhid ayant été directement collectés dans 
les dīwān-s des poètes. Son titre est une énigme. 
Peut-être fait-il allusion à sa focalisation sur le ġarīb 
(le mètre raǧaz, souvent associé à ce dernier, utilise 
beaucoup plus de rimes en ǧīm que les autres mètres). 
En l’absence d’une introduction qui pourrait nous 
éclairer, l’auteur estime que nous n’aurons jamais 
de réponse certaine à ce sujet. Al-Šaybānī explique 
peu ses citations et ses définitions sont particulière-
ment brèves. Ni exhaustif, ni d’un maniement aisé, 
l’influence de cet ouvrage sur la tradition a été limitée, 
même si les auteurs postérieurs en ont souvent inclus 
des citations dans leur production. 

Nous abordons ensuite la période ayant vu 
apparaître le plus grand nombre de muǧannas, le ive/
xe siècle. Il commence par la présentation de l’ouvrage 
monumental d’Ibn Durayd (m. 321/933), Ǧamharat 
al-luġa, que ce savant irakien, d’origine omanaise, 
dicta à son disciple Ibn Mīkāl (m. 362/972). Selon la 
tradition, cette transmission se serait faite en Perse 
en 297/910, mais il est difficile d’imaginer qu’une 
telle somme ait pu être dictée en un an. Il s’agit du 
premier dictionnaire à opter pour un classement 

alphabétique appliqué à l’ensemble du mot. Ibn 
Durayd espère ainsi rendre l’ouvrage plus aisé à 
manier, et donc plus accessible à la ʿāmma. Visant à 
l’exhaustivité, il retient le système des taqālīb de Ḫalīl. 
Le titre de l’ouvrage vient de ǧumhur, qui désigne « la 
plus grande partie du parler des Arabes, à l’exclusion 
de ce qui est considéré comme barbare (waḥšī) et 
choquant (mustankar) ». Ibn Durayd affirme que le 
lecteur a davantage besoin de trouver les mots en 
usage plutôt que le ġarīb mais, en réalité, il n’applique 
pas cette idée, comme le lui reproche Azharī, qui 
prétend que certains mots ne figurent pas ailleurs 
que dans ce dictionnaire et qui émet des doutes 
quant à l’authenticité de certains lexèmes qadri- et 
quinquilitères ainsi que d’un certain nombre de néo-
logismes. L’organisation du dictionnaire est, de plus, 
très complexe. Les šawāhid y sont pléthoriques, la 
majorité provenant de la poésie. On y note un grand 
intérêt pour les dialectes (yamānī, šaʾāmī, azdī), ainsi 
que pour l’étymologie des noms propres. C’est aussi 
l’un des premiers dictionnaires où une définition est 
parfois remplacée par la mention « bien connu ». L’au-
teur présente ensuite le Maqāyis al-luġa et muğmal 
al-luġa d’Ibn Fāris (395/1004), l’un des philologues les 
plus prolifiques du ive/xe siècle, dont l’ouvrage le plus 
célèbre, al-Ṣāḥibī fī fiqh al-luġa wa-sunan al-ʿArab 
fī kalāmi-hā, est une œuvre pionnière qui discute, 
entre autres, les notions et principes fondamentaux 
de la philologie. Mais al-Maqāyīs constitue sa réelle 
contribution à la lexicologie. Un autre dictionnaire, 
Asās al-balāġa, de Zamaḫṣarī (538/1144), peut, selon 
l’auteur, être considéré comme pionnier de deux 
points de vue : premier dictionnaire organisé entiè-
rement alphabétiquement (en prenant en compte 
toutes les composantes de la racine), ce qui, selon 
Zamaḫṣarī, lui confère une grande simplicité, il est 
encore plus novateur de par sa focalisation sur la 
différence entre sens littéral ou véridique (ḥaqīqa) et 
sens figuré (maǧāz) et du fait de l’importance qu’il 
accorde à l’usage en contexte. Les rubriques sont, 
pour la plupart, divisées en deux parties, la première 
renfermant les items lexicaux représentant le sens lit-
téral et la seconde ceux en rapport avec l’usage figuré, 
mais il est parfois difficile de déterminer pourquoi un 
usage est classé sous l’une ou l’autre des appellations. 
Là encore, la plupart des šawāhid proviennent de 
la poésie. On note également que Zamaḫṣarī intro-
duit des vers de poètes « modernes » (Abū Nuwās, 
Abū Tammām, Mutannabī et Abū ʿAlāʾ al-Maʿarrī). 
Baalbaki déplore que cette attitude novatrice n’ait 
pas fait d’émules parmi ses successeurs.

Enfin, Baalbaki se penche sur le système 
d’organisation dit « de la rime ». Le classement est 
aussi alphabétique, mais commence, cette fois, par 
la dernière radicale de la racine, pour poursuivre par 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Baalbaki Ramzi: The Arabic Lexicographical Tradition., recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 31	 7

la première radicale et terminer par les consonnes 
intermédiaires. Ce système est apparu tardivement, 
sans que nous puissions le dater précisément. Le 
premier à l’utiliser pleinement et sans tenir compte 
des schèmes fut Ğawharī (m. 400/1010) dans al-
Ṣaḥāḥ, inspiré par l’œuvre de son oncle maternel, 
Fārābī, Dīwān al-adab. Mais, avant Fārābī, Bandanīǧī 
(m. 284/897) avait déjà, quoique de manière partielle, 
expérimenté cette méthode dans al-Taqfiya fī -l-luġa. 
Toutefois il n’est pas exclu que d’autres tentatives 
aient été tentées auparavant. Les premiers ouvrages 
de ce type semblent avoir échappé à l’attention des 
chercheurs modernes, si bien que la connaissance que 
nous en ayons soit loin d’être complète. À première 
vue, il est difficile d’expliquer le choix de la dernière 
radicale comme base du classement. Il est sans doute 
en relation avec le système de la rime (qāfiya). Le 
but était, selon l’auteur, de permettre aux poètes 
de trouver plus facilement des rimes pouvant être 
employées dans leurs compositions en vers ou en 
sağʿ. Ce mode d’organisation devint la norme dans 
les muǧannas à partir de Ǧawharī et jusqu’au Tāǧ 
al-ʿArūs de Zabīdī (m. 1205/1790). L’auteur  passe 
en revue les principaux ouvrages apparus entre ces 
deux bornes.

Il commence par le Tāğ al-luġa wa Ṣaḥāḥ al-
ʿArabiyya (al-Ṣaḥāḥ/ al-Ṣiḥāḥ) de Ǧawharī, jalon 
majeur de la tradition philologique qui fut, au moins 
pendant quatre siècles, c’est-à-dire jusqu’à l’appari-
tion du Qāmūs al-Muḥīṭ de Fīrūzābādī (m. 817/1415), 
le dictionnaire le plus usité. Sa contribution majeure 
réside dans le fait d’avoir adopté le mode de classe-
ment des racines précisé plus haut. Sa grande sim-
plicité d’usage explique son immense popularité. Sa 
réputation vient aussi du fait que l’auteur n’admet 
que ce qu’il juge correct ou d’un usage authentique. 
Mais il ne donne aucune indication quant aux critères 
retenus pour juger ce qui fait qu’un usage est ṣaḥīḥ. 
Il s’appuie donc avant tout sur son propre jugement. 
Son élimination de nombreux mots et racines a été 
critiqué sévèrement, et les lexicologues venus après 
lui ont, pour la plupart, abandonné cette méthode 
consistant à limiter les entrées à ce qui ressort de 
l’usage ṣaḥīḥ. Baalbaki établit une comparaison qui 
parle d’elle-même : le Ṣaḥāḥ renferme 5 618 racines, 
le Lisān, 9 273, tandis que, dans le Tāğ, le nombre des 
racines s’élève à 11 978. L’immense impact du Ṣaḥāḥ 
dans la tradition lexicologique apparaît aussi à travers 
le nombre important de suppléments, commentaires, 
de remaniements et d’abrégés qu’il a suscités. En 
raison de ce rayonnement, le système fondé sur la 
rime devint la forme d’organisation prédominante. 
L’auteur s’attarde ensuite longuement sur le Lisān 
al-ʿArab d’Ibn Manẓūr (m. 711/1311), terminé en 
689/1290 et qui, à l’exception du Tāǧ, beaucoup 

plus tardif, est le dictionnaire le plus complet. Ibn 
Manẓūr ne revendique aucune originalité, précisant 
dans l’introduction que la responsabilité des maté-
riaux repose sur les cinq sources sur lesquels il s’est 
appuyé, à savoir : le Tahḏīb d’Azharī, le Muḥkam 
d’Ibn Sīda, le Ṣaḥāḥ de Ğawharī, le Ḥawāšī d’Ibn Barrī 
(m. 582/1187) et le Nihāya fī ġarīb al-ḥadīṯ wa-l-aṯar 
d’Ibn al-Aṯīr (m. 606/1210). Celles-ci offraient un 
choix d’organisation varié : phonétique-permutatif 
(Tahḏīb et Muḥkam), alphabétique (al-Nihāya) et 
basé sur la rime (Ṣaḥāḥ et Ḥawāšī). L’auteur opta 
pour le classement alphabétique. Pour le reste, il 
suivit la catégorisation du Ṣaḥāḥ dans tous les 
détails. Le contenu des notices est beaucoup plus 
développé et élaboré que dans la plupart des autres 
dictionnaires avec, comme conséquence, des vues 
variées et contradictoires dans les explications four-
nies, ainsi que des répétitions, même si l’on note un 
effort remarquable pour réunir les mots liés sur le 
plan sémantique. Le résultat est un ouvrage ency-
clopédique. Un siècle plus tard apparaît le Qamūs 
al-Muḥīṭ de Fīrūzābādī (m. 817/1415), lexicologue 
d’origine persane et auteur de plusieurs mubawwab. 
Cet ouvrage a connu une si grande popularité que 
son titre, qāmūs, mot d’origine grec et arabisé avec le 
sens de « mer », a fini par prendre le sens générique 
de « dictionnaire ». Ayant cherché en vain un dic-
tionnaire qui soit à la fois complet (mots courants et 
non courants) et simple (brièveté de l’expression, des 
explications et du classement), ce savant avait alors 
entrepris une œuvre combinant le Muḥkam et al-

ʿUbāb, intitulée : al-Lāmiʿ al-muʿlam al-ʿuǧāb al-ǧāmiʿ 
bayna l-muḥkam wa-l-ʿUbāb. On ignore jusqu’où il 
est allé dans ce travail. Réalisant que ce gigantesque 
opus occuperait soixante volumes et serait, donc, 
inaccessible à la plupart des usagers, il décida de 
condenser les matériaux en un seul volume, en le 
faisant le plus complet et organisé possible. Comme 
le Ṣaḥāḥ, ce dictionnaire donna lieu à de nombreux 
commentaires et fut traduit en turc et en persan. 
Baalbaki s’interroge sur les raisons de l’absence de 
toute référence au Lisān dans cet ouvrage. Estimant 
qu’il est difficile d’imaginer que Fīrūzābādī ne l’ait 
pas connu, il émet l’hypothèse que ce silence est sans 
doute motivé par le fait que l’ouvrage d’Ibn Manẓūr 
n’est pas une œuvre originale mais une compilation. 
Le dernier ouvrage examiné est le Tāǧ al-ʿArūs min 
ğawāhīr al-Qāmūs de Zabīdī (m. 1205/1790). À la 
fin de celui-ci, son auteur confie qu’il a passé plus de 
quarante ans à composer son dictionnaire, terminé 
en 1188/1774. Du point de vue chronologique, il ne 
s’agit pas d’un ouvrage médiéval au sens strict, mais 
l’auteur le classe néanmoins dans cette catégorie du 
fait de la méthode suivie par Zabīdī : le Tāǧ couronne 
la période « classique » de la lexicologie arabe, dont 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Baalbaki Ramzi: The Arabic Lexicographical Tradition., recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 31	 8

il est le représentant le plus complet, combinant, 
encore plus que les autres, tous les contenus des 
œuvres antérieures. Mais alors qu’Ibn Manẓūr s’ap-
puyait sur cinq sources, Zabīdī puise ses matériaux 
dans 116 sources qu’il énumère dans son introduc-
tion. Il ne prétend pas davantage que son devancier 
faire œuvre originale. Il présente le Tāğ comme un 
complément du Qāmūs, dont la concision exigeait 
des compléments. Ainsi, il s’efforce de préserver le 
texte de Fīrūzābādī, mais en l’interrompant chaque 
fois qu’il nécessite une explication, une expansion ou 
une correction. En premier lieu, il restaure les maté-
riaux négligés par l’auteur du Qāmūs dans son souci 
de concision. Les ziyādāt visent aussi à corriger les 
erreurs de son prédécesseur. Zabīdī affirme dans son 
introduction qu’il extrait ses matériaux directement 
de leurs sources et non d’ouvrages de seconde main. 
L’organisation interne est, bien entendu, déterminée 
par celle du Qāmūs. Cet ouvrage encyclopédique est 
passé dans la tradition occidentale par l’intermédiaire 
de Lane qui en a tiré la plus grande partie du contenu 
de son volumineux dictionnaire anglais-arabe.

Baalbaki revient, dans sa conclusion, sur le fait 
que toutes les variétés de classement qu’il a passées 
en revue dans son étude ne correspondent pas à 
des stades successifs de développement. Tous les 
systèmes en vigueur dans la tradition lexicologique 
ont en commun le fait d’être axés autour de la notion 
de racine. À l’époque moderne, certains auteurs, on 
le sait, ont abandonné celle-ci dans leur classement. 
Le premier dictionnaire de ce type fut al-Rāʾid de 
Ǧubrān Masʿūd, publié en 1965. L’ouvrage de Baabalki 
montre aussi à quel point la tradition lexicologique 
est à replacer dans le cadre plus large des études 
islamiques, tant sont étroits les liens entretenus par 
cette discipline avec l’étude du Coran, la tradition 
prophétique, la poésie et les proverbes. Mais la dis-
cipline de laquelle la lexicologie est, sans conteste, 
la plus proche, est la grammaire, les deux sciences 
utilisant les mêmes matériaux et partageant de nom-
breux concepts, en particulier dans le domaine de la 
morphologie (abniya). Cependant, les grammairiens 
ont presque totalement laissé aux lexicologues le soin 
de traiter la sémantique. Les questions d’authenticité 
et de correction du lexique ont aussi été davantage 
traitées par les lexicologues. Enfin, la contribution 
de ces derniers à la conservation de la culture 
bédouine est importante, mais on peut déplorer 
que ce conservatisme les ait souvent empêchés de 
prendre en compte les évolutions de la langue, les 
nouvelles notions et termes techniques créés dans 
les domaines littéraire et scientifique. Ceux-ci, quand 
ils furent inclus, le furent parcimonieusement et bien 
longtemps après leur création.

Nous saluons encore une fois le sérieux et la 
rigueur avec lesquels Ramzi Baabaki a mené son 
travail et ne pouvons qu’espérer que ce dernier sti-
mule la curiosité des chercheurs pour le champ de 
la lexicologie arabe, dont il nous dévoile avec brio 
toute la richesse.

Brigitte Foulon. 
Sorbonne nouvelle-Paris3.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 31 (2017) Baalbaki Ramzi: The Arabic Lexicographical Tradition., recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

