
1. Langue et littérature

	 BCAI 30	 20

Szombathy, �Zoltan
Mujūn, Libertinism in Mediaeval Muslim Society 
and Literature. 

Exeter, Gibb Memorial Trust,  
2013, 338 p., index.  
ISBN : 9780906094617

Il faut le dire d’emblée : cet ouvrage est appelé à 
devenir un classique et une référence dans les études 
sur le muǧūn dans les sociétés arabo-islamiques 
médiévales. Presque en même temps que l’excel-
lente monographie de Sinan Antoon (The Poetics 
of the Obscene, Ibn al-Hajjaj and Sukhf, Palgrave 
Macmillan, 2013) puis la collection d’essais publiés 
dans un Festschrift en l’honneur de Geert Jan Van 
Gelder (The Rude, the Bad and the Bawdy, éd. A. Talib, 
M. Hammond, A. Schippers, Gibb Memorial Trust, 
2014), on dispose maintenant d’une synthèse ma-
jeure sur ce « mode » (au sens grammatical du terme) 
que constitue le muǧūn dans la tradition littéraire de 
langue arabe. L’ouvrage de Zoltan Szombathy (ZS par 
la suite) se lit lentement ; non par excès de théorie – la 
perspective théorique en est presque absente avant 
le dernier chapitre, mais parce que l’auteur y cite une 
telle foison de textes passionnants, parfois traduits et 
exploités dans le cadre d’une démonstration, parfois 
simplement cités en notes infra-paginales, comme 
illustrations d’un point ou d’une thématique, que 
le lecteur arabisant ne peut s’empêcher d’ouvrir les 
classiques mentionnés et d’aller y rechercher l’inté-
gralité du texte auquel il est fait allusion. C’est là, 
d’ailleurs, un des seuls reproches techniques que l’on 
peut faire à l’ouvrage : les éditions citées sont certes 
de référence quand elles existent, mais la pagination 
varie parfois en fonction des rééditions, et il aurait été 
plus pratique pour le lecteur d’indiquer, en plus des 
pages de l’édition concernée, les têtes de chapitres 
ou les personnages mentionnés, afin de retrouver 
rapidement les extraits en question dans les index 
ou moteurs de recherche. 

Il demeure que le dépouillement des sources 
premières opéré par l’auteur est impressionnant : 
toutes les grandes anthologies d’adab oriental du 
ixe au xiie siècle sont exploitées, lues de part en part 
et mises en fiches correspondant à des thématiques 
diverses, en plus de nombreuses références à des 
ouvrages plus tardifs ou issus de l’aire maghrébine 
ou andalouse. On est là devant un travail de philo-
logie orientaliste « à l’ancienne », dans la meilleure 
acception du terme, et ne serait l’ouverture d’esprit 
qui caractérise la démarche de l’auteur et sa curiosité 
contemporaine pour les questions de norme et de 
transgression, on pourrait par moment croire, du 
moins dans les premiers chapitres, qu’on est devant 

un classique du xxe siècle – impression peut-être 
causée par le fait qu’il arrive par moment à l’auteur 
de construire son lecteur-type précisément comme 
un arabisant occidental. 

ZS divise son ouvrage en cinq chapitres, et une 
conclusion, revenant sur les possibles sens et traduc-
tions du terme muǧūn – et se résolvant de manière 
attendue à reconnaître son irréductibilité à la traduc-
tion. Se définissant comme anthropologue arabisant 
et désirant s’éloigner d’une analyse de type littéraire 
des sources exploitées, il distingue volontairement 
entre sa présentation et classification en motifs de la 
matière brute trouvée dans les textes d’une part, et 
la démarche analytique suivie dans les deux derniers 
chapitres d’autre part. 

Le premier chapitre, « Normes et valeurs dans 
la société musulmane médiévale », examine des 
concepts antithétiques : ḫāṣṣa vs. ‘āmma, du sens 
premier élite vs. vulgaire, on dérive vers sérieux vs. 
plaisanterie, monde urbain vs. monde rural/bédouin, 
afin de préciser le cadre conceptuel dans lequel les 
musulmans arabophones du Moyen Âge percevaient 
des questions de valeur, de respectabilité, de conve-
nance, et donc de muǧūn. L’exploitation des sources 
est cependant rendue délicate par le fait qu’elles 
reflètent les idéaux des classes élevées, un biais élitiste 
évident, et une image idéalisée de la réalité. Le ǧidd 
(sérieux) est pensé comme supérieur au hazl (plai-
santerie), et sied aux hommes de savoir comme de 
pouvoir ; les sujets frivoles sont en conséquence sup-
posément indignes de l’attention d’un gentilhomme. 
Parallèlement, la ‘āmma est méprisable, quand bien 
même les limites ḫāṣṣa/‘āmma difficiles à établir. 
Mais se moquer de l’inculture et de la sottise de la 
‘āmma en en faisant un sujet d’anecdote littéraire est 
cependant une constante de la culture élitiste, tout 
comme se gausser du langage grossier du commun. 
Pour ZS, « le mépris montré par les membres de l’élite 
culturelle et politique envers les classes inférieures 
se manifeste également au niveau linguistique, leur 
langage étant à la fois exclu du monde de l’écrit et 
cependant cité dans un but sarcastique et humoris-
tique quand une expression dialectale fait surface 
dans un texte écrit. La langue de la communication 
quotidienne […] est saisie par le système normatif 
dominant comme une distorsion du sublime idiome 
coranique, l’arabe classique » (p. 34). ZS tente une 
première définition du muǧūn en notant qu’il est 
presque toujours humoristique ou du moins ne peut 
être entièrement sérieux. La littérature de muǧūn, 
dans la forme qui nous a été transmise, est un produit 
de l’élite, mais traite souvent des gens du commun 
et de leur culture. 

ZS développe en quelques lignes un des points 
les plus délicats de sa démonstration : « il serait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Szombathy Zoltan: Mujūn, Libertinism in Mediaeval Muslim Society and Literature., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 30	 21

artificiel et peu avisé de tirer une ligne infranchissable 
entre muǧūn en tant que littérature et muǧūn en 
tant que comportement : les sources médiévales ne 
font jamais une telle distinction, ce qui signifie que 
pour les intellectuels médiévaux, les deux manifes-
tations étaient du même ordre. Ceci amène à penser 
que le muǧūn a dû être perçu comme une attitude 
pouvant s’exprimer de diverses manières, dans le 
quotidien comme dans la composition littéraire » 
(p. 36). C’est là un point sur lequel on peut exprimer 
des divergences, voir infra. Sa définition de travail 
du phénomène muǧun est que la notion, intègre 
deux dimensions : d’une part un mépris des normes 
reconnues de comportement honorable et le refus 
de l’effort permettant d’acquérir prestige social et 
standing ; d’autre part une attitude plaisante, iro-
nique, élégante et désabusée.

Le chapitre 2 dresse un inventaire des motifs liés 
à la religion, quand elle est traitée par des individus 
ou les textes de façon frivole et irrespectueuse. Tout 
d’abord les motifs empruntés au Coran (la question 
de l’iqtibās sayyi’ est traitée p. 47-68 et vient complé-
ter l’article de Van Gelder 2002 dans les Quaderni di 
Studi Arabi, « Forbidden Firebrands, Frivolous Iqtibās 
According to Medieval Arab Critics », mais en se foca-
lisant exclusivement sur le muǧūn) ; puis le ḥadīth ; les 
allusions subtiles aux disciplines religieuses deman-
dant à être décodées (fiqh, kalām, hérésiologie) et 
l’histoire des grands héros de l’Islam ; les obligations 
(appel à la prière, prière, jeûne, zakāt, pèlerinage), ce 
qui offre au lecteur l’occasion de découvrir des textes 
saisissants, et la singularisation de motifs poétiques 
d’époque abbasside, comme la « plainte du retour 
de Ramaḍān ». Enfin, l’auteur examine les images de 
l’au-delà détournées dans ce type d’écriture, poétique 
ou en prose.

Le chapitre 3 traite plus indirectement des 
valeurs religieuses, puisqu’il examine les normes de 
décence dans le discours et dans le comportement. 
ZS relève la présentation dépréciative de soi (la 
subversion et la parodie des motifs traditionnels 
de la poésie bédouine où le poète est le héros), 
le traitement de sujets « indignes » et triviaux. La 
caricature de l’héritage bédouin occupe de fait une 
place de choix dans la poésie des libertins. Sous 
l’ère bouyide, « le plus trivial, le plus idiot et le plus 
outrageant est le sujet, le plus valorisé il devient en 
terme d’amusement. C’est précisément la frappante 
insignifiance et la folie de certains thèmes qui en 
font une matière idéale pour la littérature facétieuse. 
Selon les mots du fameux poète andalou Ibn Khafāǧa 
(m. 1139) : Soyez amusants, jouez et plaisantez, et 
laissez derrière vous la morale bédouine » (p. 122). 
Le suḫf (obscénité) apparaît ainsi comme le muǧūn 
poussé à l’extrême.

L’essai passe ensuite aux questions de sexualité 
déviante ou illicite : fornication et adultère, essentiel-
lement pratiqués avec des femmes de condition ser-
vile — on attendrait ici que SZ aille plus loin dans son 
analyse et note la déférence remarquable du muǧūn 
à des normes sociales finalement supérieures aux 
interdits religieux, comme la protection des lignages, 
et en conséquence la quasi-absence de femmes 
libres et de condition élevée dans les anecdotes ou 
poèmes faisant état de zinā. Les six pages consacrées 
à « l’homosexualité » (134-140) laissent un peu sur 
leur faim. Tout d’abord du fait de l’emploi de ce terme 
inadapté, bien que ZS ait lu l’étude remarquable de 
K. Al-Rouayheb (Before Homosexuality in the Arab-Is-
lamic World 1500-1800, 2005), mais surtout parce que 
le même patient travail de relevé des motifs effectué 
sur les thèmes religieux aurait pu être proposé pour 
ce qui entre dans le champ homo-érotique : âge des 
partenaires, rôles, nature des actes sexuels, présence 
ou non de rétribution, coercition ou accord, flou 
des limites dans le continuum menant d’un homo-
érotisme chaste (dont El-Rouayheb montre bien la 
prégnance dans la production poétique tardive) et 
la conquête obscène du partenaire, etc. Les notes 
infrapaginales dans cette section sont cependant 
d’une richesse tout à fait extraordinaire et fournissent 
autant de suggestions de pistes à suivre pour le cher-
cheur : nul ne saurait épuiser un sujet…

ZS examine ensuite les caractéristiques stylis-
tiques liées au muǧūn : jeux de mots, allusions, obs-
cénité et parodie.

Le chapitre suivant se tourne vers la réception de 
ce matériau littéraire libertin dans les différents sous-
groupes qui constituent la société médiévale, en se 
concentrant sur les réactions de l’élite cultivée et des 
milieux de cour. La question de l’association de cette 
thématique à une région et une époque particulière, 
ou des circonstances politiques est également exami-
née. ZS part de la banale constatation que quantité 
de textes qui frappent le lecteur, pourtant blasé au 
xxie siècle, comme particulièrement outrageants 
étaient néanmoins jugés parfaitement aptes à être 
inclus dans des anthologies littéraires « respectables » 
jouissant d’un grand prestige auprès des intellectuels 
médiévaux. L’idée d’une « tolérance » passée semble 
une piste d’explication trop facile à l’auteur, et il lui 
est nécessaire « d’analyser les réactions sociétales 
à ce phénomène, seule façon de déterminer si, en 
quel sens, et pour qui, le muǧūn a pu être considéré 
comme une déviance ». ZS précise cependant que la 
notion de « déviance » n’est en fait guère adéquate 
pour caractériser le muǧūn. Il propose une division 
tripartite de la société étudiée, basée sur des critères 
socio-éducatifs : les dirigeants et les milieux de cour 
qui leur sont associés (kuttāb, familiers du Prince, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Szombathy Zoltan: Mujūn, Libertinism in Mediaeval Muslim Society and Literature., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 30	 22

‘ulamā’ attachés à son service) ; les intellectuels et 
lettrés vivant en-dehors de l’orbite de la cour, locale 
ou califale (‘ulamā’ ordinaires, tout-venant des 
secrétaires, scribes, copistes, ouvriers du domaine de 
l’écrit ; enfin les masses illettrées, catégorie pouvant 
inclure de richissimes marchands. ZS entreprend la 
difficile tâche de mesurer le degré d’acceptation des 
thématiques libertines dans ces groupes, en notant 
bien que la quasi-totalité des sources est cependant 
produite par, et à destination, de l’élite aulique. 
Cependant, certains recueils de fatwas ou condam-
nations d’innovations blâmables (bid‘a-s) abondent 
en dénonciations des usages déplorables du vulgaire 
et de son parler corrompu, laissant filtrer au passage 
l’écho d’un muǧūn populaire dont les productions 
savantes recombinent les éléments : « une indication 
indirecte de la popularité du muǧūn chez les illettrés 
est le fait que tant de textes qui imitent le parler 
inéduqué des masses urbaines contiennent tant de 
matériaux ressemblant au muǧūn » (p. 162). Pour 
ZS, il ne fait pas de doute qu’« une partie du muǧūn 
dont font état les sources est une version écrite de 
plaisanteries, mots d’esprit et remarques qui avaient 
auparavant circulé sous forme orale » (p. 243), pers-
pective inverse mais conciliable avec celle de Pellat 
qui note que les anecdotes de la culture savante se 
retrouvent ultérieurement reproduites dans une 
forme différente dans les cultures populaires. La 
« mise en texte » de l’oralité demeurera en tout état 
de cause un sujet à explorer pour la recherche à venir.

En ce qui concerne les milieux liés au pouvoir, 
l’auteur note justement que, quand bien même la 
solennité et la respectabilité données dans les cir-
constances publiques sont des donnés fondamen-
tales pour la légitimité du prince, cela n’empêche 
nullement la pratique des plaisirs dans la discrétion 
des lieux privés, et qu’« heureusement pour le cher-
cheur moderne », la discrétion ne devait guère être 
totale, d’où le formidable corpus à notre disposition 
illustrant la réception favorable du muǧūn dans 
les plus hauts échelons de la société (p. 175). La 
remarque de ZS est cependant problématique : on ne 
peut attribuer la fréquence des allusions au muǧūn 
consommé/produit/apprécié en milieu de cour dans 
les anthologies d’adab comme une sorte de trahison 
de la confidentialité qui se serait glissée presque par 
inadvertance dans les textes. Ce n’est pas pour le 
chercheur actuel qu’œuvrent les anthologues mais 
pour leurs contemporains, dans une optique à la 
fois esthétique, éthique, et idéologique. C’est dans 
la détermination de leurs intentions possibles qu’il 
y a encore des pistes à développer pour la recherche.

La dernière catégorie explorée par ZS, la lower 
literate class, distingue entre savants religieux, et 
classe des secrétaires, avec une grande richesse de 

documents et pertinence d’analyse (notamment sur 
l’incapacité de la pensée juridique traitant de litté-
rature à distinguer entre différents types d’énoncés : 
écrits, oraux, poétiques, sérieux, etc. tout en prenant 
parfois en considération la question centrale de 
l’intention).

La seconde partie du chapitre examine les 
sanctions et récompenses liées à la production de 
muǧūn : censure, auto-censure, succès et profitabilité 
de la thématique. La conclusion de ZS sur les raisons 
de l’apparente intolérance au muǧūn dans le monde 
arabo-musulman actuel cite avec raison El-Rouayheb 
et Sprachman (Suppressed Persian, 1997) mais béné-
ficierait de travaux plus récents.

Le cinquième et dernier chapitre tente une inter-
prétation de la littérature de muǧūn en tant que phé-
nomène social. Le fil conducteur y est de rechercher 
« une explication plausible à ce qui apparaît comme 
un décalage frappant dans l’attitude de l’élite comme 
du commun : en dépit d’un attachement universel et 
probablement sincère aux valeurs et normes domi-
nantes […] qui traverse les barrières de classe, on ne 
peut manquer de remarquer une tout aussi large 
popularité d’une posture littéraire qui ne fait aucun 
cas, ou plus exactement bafoue ces mêmes normes 
et valeurs » (p. xi). 

ZS note que les libertins médiévaux ne sauraient 
être saisis comme des « marginaux » : ils font au 
contraire partie du « mainstream » de leur époque. 
Est-ce un discours subversif, un défi aux normes, ou 
un simple amusement ? Y a-t-il dès lors un sens à voir 
dans le muǧūn une déviance, ou d’en parler en termes 
de valeurs ? Il convient d’abord, souligne l’auteur, de 
noter la grande hétérogénéité des normes dans les 
sociétés arabo-musulmanes médiévales. S’appuyant 
sur les travaux de l’anthropologue Talal Asad, ZS 
estime que la culture islamique devant être envisa-
gée d’abord comme un discours, les controverses et 
débats menés en son sein en font partie intégrale : 
« Ce qui est uniforme dans le monde de l’Islam, ce ne 
sont pas les solutions et réponses adoptées par des 
groupes ou des individus face à des problèmes, mais 
le cadre conceptuel dans lequel ces solutions sont 
recherchées » (p. 250). Les différences d’attitudes 
sont à saisir au niveau des différentes communau-
tés, des sous-groupes, des classes sociales – nombre 
d’anecdotes de muǧūn littéraire élitiste sont sans 
doute apparues comme plaisanteries populaires 
transmises oralement. 

Il faut prendre en considération dans la culture 
médiévale un système de « valeurs alternatives ». 
Celles des ‘ulamā’ ne sont pas les seules à être suivies : 
« en raison de l’existence simultanée d’échelles 
de valeur alternatives à l’intérieur d’une même 
collectivité culturelle, il est possible et en réalité très 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Szombathy Zoltan: Mujūn, Libertinism in Mediaeval Muslim Society and Literature., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 30	 23

commun que le comportement d’un individu ou 
son mode de vie soit jugé impropre et déshonorant 
selon certaines normes, et cependant admiré pour 
sa distinction selon un autre système de normes. 
La dominance d’un système n’exclut pas la validité 
de valeurs alternatives, éventuellement contraires 
aux premières » (p. 261). Cette idée centrale dans 
la thèse de ZS rejoint partiellement une piste qu’il 
n’exploite pas, celle des « scripts comportementaux » 
différents voire conflictuels, telle que développée par 
John Gagnon et William Simon, et introduite dans les 
études sur la sexualité dans le domaine arabe par Dror 
Zeevi (Producing Desire, Changing Sexual Discourse in 
the Ottoman Middle-East 1500-1800, 2006). 

La fréquence des liens observés dans les textes 
entre la notion de ẓarf et celle de muǧūn (lien orga-
nique nié par al-Waššā’ que SZ se refuse à prendre 
au sérieux, de façon argumentée) offre une clé pour 
comprendre la légitimité du muǧūn en tant que com-
portement et en tant que production littéraire : le 
libertin peut gagner le respect grâce à son ẓarf (esprit, 
humour et raffinement), valeur positive, quoique 
incompatible avec la respectabilité et le sérieux de 
la performance publique du pouvoir et du savoir. 
Le genre célébré des aǧwiba muskita (réponses ful-
gurantes) en est un exemple frappant. L’âge d’or du 
muǧūn (en littérature) correspondant à l’essor de la 
classe des secrétaires, ce lien avec le ẓarf est d’autant 
pus évident, puisqu’il s’agit précisément d’une 
valeur de cour. Comment comprendre, se demande 
ZS, « qu’un trait explicitement et sans équivoque 
positif comme le ẓarf puisse être considéré comme 
inapproprié et indésirable pour les membres les plus 
élevés de la hiérarchie sociale ? Cette question nous 
aide à comprendre les réponses aux muǧūn parmi 
les intellectuels musulmans médiévaux. Le ẓarf est 
intimement lié au libertinage et à la frivolité. Or cette 
association est précisément ce qui justifie l’idée que 
la qualité du ẓarf sauve le muǧūn d’être saisi unique-
ment avec désapprobation, et lui confère une valeur 
culturelle » (p. 273).

Tentant une « sociologie » du muǧūn, SZ se 
demande ensuite dans quelle mesure il doit être 
considéré comme « subversif ». Le māǧin (libertin) 
non seulement entre bien souvent dans la catégorie 
légale du fāsiq (personne immorale susceptible de 
subir un châtiment) mais il affiche volontairement 
son immoralité (muǧāhara bil-fisq), au lieu de 
rechercher la discrétion, qui correspond à la morale 
religieuse. Or pourtant, argumente SZ, il n’est guère 
subversif, puisque son discours et son ostentation 
transgressive ne signifie pas négation ou refus d’un 
unique système de valeurs qui serait seul valide, mais 
« de l’application temporaire et occasionnelle, dans 
certains contextes sociaux, d’un système de valeur 

alternatif basé sur le raffinement et l’esprit […] Il ne 
saurait être question de nier que le libertinage est 
déshonorant, parce qu’indécent et impertinent, mais 
il est en même temps apprécié parce que charmant et 
spirituel. Apprécier sa valeur délassante et drolatique 
n’implique aucunement de nier son immoralité » 
(p. 286). ZS souligne que transgresser une norme n’est 
pas du même ordre que la nier et la subvertir. À ce 
titre, ajoute-t-il, le muǧūn est finalement inoffensif et 
ne met pas en danger le maintien des règles morales 
et religieuses. Les libertins ne cessent de répéter 
que leurs actions sont pécheresses, et envisagent la 
repentance. Le muǧūn n’est donc pas plus subversif 
qu’un moment de carnaval, et, reprenant les termes 
de Bakhtine, SZ y voit une « littérature carnavalisée », 
qui signifie la force de la norme plus que sa faiblesse. 
L’effet subversif d’une plaisanterie n’est, le souligne 
l’auteur, que passager. 

C’est là une analyse que l’on aimerait cependant 
nuancer : d’abord parce que la mise en vers et/ou 
par écrit fixe et pérennise ce moment qu’est la plai-
santerie ; d’autre part parce que dans le détail des 
anecdotes de muǧūn ou des répliques admirables 
des libertins se laisse deviner la virtualité d’un doute, 
d’une remise en question plus profonde de certaines 
normes, y compris la plus solides de toutes, celle de 
la domination masculine. 

Szombathy examine ensuite la « convention 
du scandale », le libertin en tant que rôle social, 
rejoignant ici, sans le citer, Andras Hamori et sa 
caractérisation du poète comme « clown rituel » 
(On the Art of Arabic Medieval Literature, 1974). 
Le libertinage devient une convention poétique 
(« l’intellectuel māǧin exhibe des caractéristiques et 
conduites si prévisibles que le lecteur moderne est 
frappé par cette nature de rôle rituel », p. 295), et les 
thèmes de la transgression sont finalement normés. 
Devenant élément standard du paysage culturel, le 
libertin en est d’autant moins menaçant — on aurait 
cependant aimé que SZ se demande quelles sont les 
transgressions absentes du muǧūn et le pourquoi de 
leur absence. 

Devant une synthèse d’une telle qualité, on ne 
fera qu’un reproche de fond. SZ se défend d’ana-
lyser les textes sous un angle littéraire et les traite 
comme matière d’une investigation sociologique ou 
anthropologique. Mais il convient tout de même de 
remarquer qu’il existe une différence essentielle entre 
le muǧūn en poésie et le muǧun en prose : le poète 
se représente usuellement en acteur et sujet de l’acte 
transgressif, quel qu’il soit. Il y a donc là un premier 
pas vers la confusion muǧun-acte et muǧūn-discours, 
quand bien même l’acte serait fictif ou de l’ordre de 
la convention. Dans le cas de la prose, le phénomène 
frappant est ce que l’on pourrait qualifier de muǧūn 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Szombathy Zoltan: Mujūn, Libertinism in Mediaeval Muslim Society and Literature., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 30	 24

by proxy ou que j’ai appelé ailleurs « prétérition » : 
l’adīb s’abrite derrière son rôle de muṣannif (ordon-
nateur de la matière littéraire) ou une condamnation 
de surface pour utiliser et travailler une matière 
transgressive ou obscène, sans implication directe 
du soi. Il y a dans la distance créée par la troisième 
personne, par l’actualisation de schémas narratifs 
comiques effectivement empruntés à un patrimoine 
éventuellement populaire (par le biais de l’ajout de 
lieux, de noms propres, d’« effets de réel » au sens 
barthien) un travail remarquable qui réclame aussi 
analyse, et incite à compléter l’excellent travail de 
défrichage effectué par Zoltan Szombathy. 

Frédéric Lagrange 
Université Paris-Sorbonne. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Szombathy Zoltan: Mujūn, Libertinism in Mediaeval Muslim Society and Literature., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

