Aigle

© IFAO 2026

| VI. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

C. E. BosWORTH Edmund (trans.),

The History of Beyhagqi (The History of Sultan
Mas'ud of Ghazna, 1030-1041)

by Abu’l-Fazl Beyhagqi. Translated

with a historical, geographical, linguistic and
cultural commentary and notes

by C. E. Bosworth. Full revised and futher
commentary by Mohsen Ashtiany.

Vol. 1: Introduction and Translation of Years
421-423 A.H = 1030-1032 A.D,; Vol. 2:
Translation of Years 424-432 A.H. = 1032-
1041 A.D. and the History of Khwarazm;
Vol. 3: Commentary, Bibliography and Index.
Boston, llex Foundation (llex Foundation
Series 6); Washington (Center for Hellenic
Studies), 2011.

1: ISBN: 9780674062344.

2:ISBN: 9780674062368.

3:ISBN: 9780674062399.

Edmund C. E. Bosworth, spécialiste reconnu
des dynasties turkes en Iran, a récemment traduit
les deux chroniques en langue persane qui — avec le
Tarih-i yamini, rédigé en arabe orné par ‘Utbi (m. en
1036 ou 1040) — éclairent I'histoire des Ghaznavides
(xe- x1¢s.). Aprés avoir passé une dizaine d'années
a la traduction commentée du Tdrih-i Bayhagqj, il
a traduit une chronique plus courte, le Kitab Zayn
al-ahbar I’Abt Sa‘id Gardizi (m. début xi¢ s.), publié
chez Tauris en 2011. Ces textes sont indispensables
pour I‘étude de cette période qui fut importante dans
I'histoire de I'islam d’'un point de vue politique, mais
également culturel. Les Ghaznavides ont en effet été
les vecteurs de l'islamisation de I'lnde dont la figure
iconique est Sultan Mahmud (r. 998-1030) qui fut
le patron des lettres et des arts a sa cour a Ghazna.

Le Tarih-i Bayhagi occupe une place significative
dans la tradition littéraire persane. C'est en effet 'un
des premiers textes historiques écrit originalement
en langue persane. La traduction est basée sur I'édi-
tion du texte établie par ‘Al Akbar Fayyaz (Mashhad,
1971). C. E. Bosworth souligne dans la préface que
Mohsen Ashtiany a révisé et corrigé la traduction,
tout en enrichissant le commentaire historique
(signalé par ses initiales). Dans le volume 1, la tra-
duction des premieres années du regne de Sultan
Mas‘td (421-423/1030-1032) est précédée d'une
substantielle introduction (p. 1-79) dans laquelle le
traducteur retrace I'histoire en Iran oriental depuis
le début de I'lslam (p. 1-29). Une importante section
est ensuite consacrée a la vie dAbu Fazl Muhammad
Bayhaqi (385-470/995-1077) et a son ceuvre dont
une grande partie est malheureusement perdue. Les

historiens postérieurs (‘Awfi, Hafiz-i Abrg, etc.) en ont
|

reproduit de larges fragments; ils ont été rassemblés
par Sa‘id Nafisi dans son Piramun-i Tarih-i Bayhagi
(Téhéran, 2 vol., 1963). Secrétaire, Bayhaqi a composé
un manuel de chancellerie, le Kitab zinat al-kuttab. Il
était certainement rédigé en arabe, mais il fut traduit
en persan par Ibn Fundiq Bayhaqi qui le cite dans
son Tarih-i Bayhag, achevé en 563/1168 (p. 38). Il est
regrettable que ce traité soit perdu car il serait I'un
des premiers ouvrages de ce genre composé en Iran.
C. E. Bosworth consacre ensuite une importante
partie de son introduction aux caractéristiques
littéraires du Tarih-i Bayhaqi (p.54-79). Au début
du volume 1, se trouve un utile glossaire des noms
et des termes techniques (xxxI-Lxv1), des cartes et
des tables généalogiques. Le volume 2 comporte la
traduction des années 424-432/1032-1041 et une
section sur I'histoire du Khwarazm. Le volume 3 est
entiérement consacré au commentaire du texte dans
des notes trés denses qui comportent de nombreuses
références bibliographiques, etc. Cet apparat critique
de 398 pages donne a cette traduction une valeur
exceptionnelle qui en fait un véritable instrument de
travail, au-dela méme de la traduction du texte de
Bayhaqi. Une abondante bibliographie (p. 399-421)
et un index (p. 423-472) concluent ce volume.

Abu Fazl Bayhagqi fut secrétaire (munsi, dabir)
dans les services de la chancellerie royale des Ghaz-
navides, ou il entra vers 412/1021-1022. Il fut témoin
des événements qui se déroulérent pendant le regne
de huit souverains; il rédigea son Tdrih a la fin de la
dynastie, pendant les régnes de Farruh-zad (r. 1052-
1059) et Ibrahim (r. 1059-1099). Son réle de secrétaire
lui donna accés a de nombreux documents officiels,
dont il put intégrer de nombreuses copies dans sa
chronique. On y trouve des récits sur les expéditions
militaires, des scenes de cour, la description du palais
de Mas'ud, etc. E. Yarsahter fait remarquer que le
Tarih-i Bayhaqi «stands out among other Persian
chronicles for its objectivity, its analytical approach
to reporting events, its attention to details » (p. x1).
Bayhagqi fut a la fois un courtisan et un historien, les
deux faces de son activité littéraire et administrative
sont intégrées dans son ceuvre. |l explique que son
objectif, lorsqu'il entreprit de rédiger sa chronique,
n‘était pas de rapporter des faits bien connus. Il
voulait aller au-dela: « my aim is not to explain to
the people of this present time the exploits of Sultan
Mas‘td [...]. Rather, my aim is that | should write a
foundation (paya) for history and to raise a lofty
structure upon it, in such a way that the memory of
it will remain till the end of time » (vol. 1. p. 178).Son
projet est donc d'offrir un modéle d’histoire dynas-
tique en persan, a la différence de Gardizi qui insérait
I'histoire des Ghaznavides dans le cadre de I'histoire

universelle. Bayhaqi ne rapporte pas seulement des
|

| BCAI 30

BCAl en ligne

155

BCAI 30 (2016) Bosworth Edmund C. E. (trans.): The History of Beyhagqi (The History of Sultan Mas‘ud of Ghazna, 1030-1041) by Abu’l-Fazl Beyhaqi., recensé par Denise

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 30 (2016) Bosworth Edmund C. E. (trans.): The History of Beyhagqi (The History of Sultan Mas‘ud of Ghazna, 1030-1041) by Abu’l-Fazl Beyhaqi., recensé par Denise

Aigle

© IFAO 2026

| VI. CODICOLOGIE, €EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

événements, il tente d’'en élucider les circonstances,
le contexte, les motivations des protagonistes, etc.

La maniéere dont Bayhaqi appréhende I'histoire
est semblable a Miskaway dans ses Tajarib al-umam
wa ta‘aqib al-himam (Experiences of the nations
and the outcomes of endeavours). Lauteur omet les
légendes et les fables (asmdr wa khurafat) parce que,
dit-il, « the people of our time can gain experience
for the tasks they face in the future only from human
behaviour unconnected with the miraculous » ().
Bayhagj, lui aussi, ne rapporte pas d’histoires popu-
laires, mais discute de sa vision de I'histoire. Dans
son exordium a I'histoire du Khwarazm, il écrit:
« Historical information about the past is said to be
of two kinds, with no third way about it: either one
must hear them from someone or read about in
a book. The necessary condition for the former is
that the informant should be trustworthy and ve-
racious, that one’s intellect should find it sound and
authentic [...]. The mass of common people are so
constituted that they prefer impossible absurdities,
such as stories of demons and fairies, and evil spirits
inhabiting the deserts, mountains and seas » (vol. 2,
p. 370-371). Une importante dimension éthique
se dégage également du Tarih-i Bayhagi, qui est
explicitement annoncée par Bayhaqi dans la hutba
(exordium); celle-ci introduit son récit sur le régne
de Mas'tid: «amongst the excellent kings of the
past a group who can be regarded as outstanding
[...]. One is Alexander, the Ancient Greek (ydnani)
[...] and the other Ardashir, the Persian (parsi) [...].
The same applies to the divine messengers [...] from
the time of Adam to that of the Seal of the Prophets,
Mustafa (i. e. ‘the Chosen One’) [...] and until the
Resurrection, this divine law (Sariat) will continue
in existence » (vol. 1 p.79 et 181). En rapprochant
la sagesse des anciens (i. e. les philosophes grecs) et
la loi religieuse apportée par le Prophete, Bayhaqi
considére qu'il existe une harmonie entre les prin-
cipes philosophiques et islamiques.

Les chercheurs qui ont étudié la langue et le style
du Tarih-i Bayhagi ont tous constaté que l'auteur
utilise une langue persane vivante, tres différente
de celle de Bal'ami qui, environ un siecle plus tot,
avait traduit en persan le Tarih al-rusul wa-I-muliik
de Tabari. A l'inverse de Bal'ami, Bayhaqi emploie
beaucoup de mots d'origine persane et, comme le
fait remarquer Minovi: « set a model for composition
in an accurate and sparing language » (p. 70-71). Le
jugement de G. Lazard rejoint celui du savantiranien:
«the Tarih-i Bayhagi marks the beginning of what
may properly be called literature, and is written in

(1) Joel L. Kraemer, Humanisme in the Renaissance of Islam: the
Cultural Revival during the Buyid Age, Leiden, Brill, 1986, p. 228.
|

a diversified style, suitable both for description and
for laying bare the often complicated detail of court
intrigue » (p. 71). Plusieurs traits caractérisent le
style de Bayhagqi: utilisation permanente d’interpo-
lations et de digressions, insertion de fragments de
poésie, d'anecdotes historiques dont la fonction est
de servir comme des exempla moraux et éthiques.
Lauteur utilise tres souvent aussi des flashbacks a des
événements plus anciens pour établir le fondement
du présent dans la trame chronologique de son récit.

Le Tarih-i Bayhaqi était constitué de trente
volumes, mais 'ensemble de 'ouvrage ne nous est pas
parvenu. Bosworth a traduit les parties qui ont été
préservées: une partie du volume 5, tous les volumes
6 et 7, des fragments du volume 8, l'ensemble du
volume 9 et l'ouverture du volume 10, suivie par une
section sur le Khwarazm. La traduction en anglais
des parties restantes de cette importante chronique
permettra aux chercheurs qui, ne connaissant pas
le persan, n'avaient jusqua présent pas acces a ce
texte important pour |'histoire des Ghaznavides, et
plus généralement de I'lran oriental. C. E. Bosworth
et M. Ashtiany ont réussi a rendre dans un anglais
élégant ce texte considéré comme difficile d’acces.
Comme souligné ci-dessus, les notes qui donnent des
précisions d'ordre historique, linguistique et culturel
ajoutent a cette traduction un intérét scientifique
indéniable. La seule chose que l'on peut regretter est
I'adoption du systéme de translittération du persan
moderne utilisé dans I'Encyclopaedia Iranica. Il ne
rend pas compte de la prononciation de la langue
dans les provinces orientales de I'lran a époque de
Bayhaqi. Le systeme de I'Encyclopédie de I'lslam aurait
été préférable car, a cette époque, la vocalisation du
persan était plus proche de celle de la langue arabe.
Le probléme est tres perceptible pour les toponymes,
difficilement identifiables sans la mention des
voyelles longues 1 et G, or celles-ci ne sont pas men-
tionnées dans la translittération du persan moderne.
Cette remarque est de peu d'importance par rapport
alavaleurindéniable de cette traduction commentée.

Denise Aigle
EPHE/UMR Orient et Méditerranée

BCAI 30

BCAl en ligne

156

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	_GoBack

