
	 BCAI 30	 155

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

C. E. Bosworth �Edmund (trans.), 
The History of Beyhaqi (The History of Sultan 
Mas‘ud of Ghazna, 1030–1041)  
by Abu’l-Fażl Beyhaqi. Translated  
with a historical, geographical, linguistic and 
cultural commentary and notes  
by C. E. Bosworth. Full revised and futher 
commentary by Mohsen Ashtiany. 

Vol. 1: Introduction and Translation of Years 
421–423 A.H = 1030–1032 A.D.; Vol. 2: 
Translation of Years 424–432 A.H. = 1032–
1041 A.D. and the History of Khwarazm; 
Vol. 3: Commentary, Bibliography and Index. 
Boston, Ilex Foundation (Ilex Foundation 
Series 6); Washington (Center for Hellenic 
Studies), 2011.  
1 : ISBN: 9780674062344.  
2 : ISBN: 9780674062368.  
3 : ISBN: 9780674062399. 

Edmund C. E. Bosworth, spécialiste reconnu 
des dynasties turkes en Iran, a récemment traduit 
les deux chroniques en langue persane qui − avec le 
Tārīḫ-i yamīnī, rédigé en arabe orné par ‘Utbī (m. en 
1036 ou 1040) − éclairent l’histoire des Ghaznavides 
(xe- xie s.). Après avoir passé une dizaine d’années 
à la traduction commentée du Tārīḫ-i Bayhaqī, il 
a traduit une chronique plus courte, le Kitāb Zayn 
al-aḫbār d’Abū Sa‘īd Gardīzī (m. début xie s.), publié 
chez Tauris en 2011. Ces textes sont indispensables 
pour l’étude de cette période qui fut importante dans 
l’histoire de l’islam d’un point de vue politique, mais 
également culturel. Les Ghaznavides ont en effet été 
les vecteurs de l’islamisation de l’Inde dont la figure 
iconique est Sulṭān Maḥmūd (r. 998-1030) qui fut 
le patron des lettres et des arts à sa cour à Ghazna.

Le Tārīḫ-i Bayhaqī occupe une place significative 
dans la tradition littéraire persane. C’est en effet l’un 
des premiers textes historiques écrit originalement 
en langue persane. La traduction est basée sur l’édi-
tion du texte établie par ‘Alī Akbar Fayyāż (Mashhad, 
1971). C. E. Bosworth souligne dans la préface que 
Mohsen Ashtiany a révisé et corrigé la traduction, 
tout en enrichissant le commentaire historique 
(signalé par ses initiales). Dans le volume 1, la tra-
duction des premières années du règne de Sulṭān 
Mas‘ūd (421-423/1030-1032) est précédée d’une 
substantielle introduction (p. 1-79) dans laquelle le 
traducteur retrace l’histoire en Iran oriental depuis 
le début de l’Islam (p. 1-29). Une importante section 
est ensuite consacrée à la vie d’Abū Fażl Muḥammad 
Bayhaqī (385-470/995-1077) et à son œuvre dont 
une grande partie est malheureusement perdue. Les 
historiens postérieurs (‘Awfī, Ḥāfiẓ-i Abrū, etc.) en ont 

reproduit de larges fragments ; ils ont été rassemblés 
par Sa‘īd Nafīsī dans son Pirāmun-i Tārīḫ-i Bayhaqī 
(Téhéran, 2 vol., 1963). Secrétaire, Bayhaqī a composé 
un manuel de chancellerie, le Kitāb zīnat al-kuttāb. Il 
était certainement rédigé en arabe, mais il fut traduit 
en persan par Ibn Fundūq Bayhaqī qui le cite dans 
son Tārīḫ-i Bayhaq, achevé en 563/1168 (p. 38). Il est 
regrettable que ce traité soit perdu car il serait l’un 
des premiers ouvrages de ce genre composé en Iran. 
C. E. Bosworth consacre ensuite une importante 
partie de son introduction aux caractéristiques 
littéraires du Tārīḫ-i Bayhaqī (p. 54-79). Au début 
du volume 1, se trouve un utile glossaire des noms 
et des termes techniques (xxxi-lxvi), des cartes et 
des tables généalogiques. Le volume 2 comporte la 
traduction des années 424-432/1032-1041 et une 
section sur l’histoire du Khwarazm. Le volume 3 est 
entièrement consacré au commentaire du texte dans 
des notes très denses qui comportent de nombreuses 
références bibliographiques, etc. Cet apparat critique 
de 398 pages donne à cette traduction une valeur 
exceptionnelle qui en fait un véritable instrument de 
travail, au-delà même de la traduction du texte de 
Bayhaqī. Une abondante bibliographie (p. 399-421) 
et un index (p. 423-472) concluent ce volume.

Abū Fażl Bayhaqī fut secrétaire (munšī, dabīr) 
dans les services de la chancellerie royale des Ghaz-
navides, où il entra vers 412/1021-1022. Il fut témoin 
des événements qui se déroulèrent pendant le règne 
de huit souverains ; il rédigea son Tārīḫ à la fin de la 
dynastie, pendant les règnes de Farruḫ-zād (r. 1052-
1059) et Ibrāhīm (r. 1059-1099). Son rôle de secrétaire 
lui donna accès à de nombreux documents officiels, 
dont il put intégrer de nombreuses copies dans sa 
chronique. On y trouve des récits sur les expéditions 
militaires, des scènes de cour, la description du palais 
de Mas‘ūd, etc. E. Yarsahter fait remarquer que le 
Tārīḫ-i Bayhaqī « stands out among other Persian 
chronicles for its objectivity, its analytical approach 
to reporting events, its attention to details » (p. xiii). 
Bayhaqī fut à la fois un courtisan et un historien, les 
deux faces de son activité littéraire et administrative 
sont intégrées dans son œuvre. Il explique que son 
objectif, lorsqu’il entreprit de rédiger sa chronique, 
n’était pas de rapporter des faits bien connus. Il 
voulait aller au-delà : « my aim is not to explain to 
the people of this present time the exploits of Sultan 
Mas‘ūd […]. Rather, my aim is that I should write a 
foundation (pāya) for history and to raise a lofty 
structure upon it, in such a way that the memory of 
it will remain till the end of time » (vol. 1. p. 178). Son 
projet est donc d’offrir un modèle d’histoire dynas-
tique en persan, à la différence de Gardīzī qui insérait 
l’histoire des Ghaznavides dans le cadre de l’histoire 
universelle. Bayhaqī ne rapporte pas seulement des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Bosworth Edmund C. E. (trans.): The History of Beyhaqi (The History of Sultan Mas‘ud of Ghazna, 1030–1041) by Abu’l-Fażl Beyhaqi., recensé par Denise
Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 156

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

événements, il tente d’en élucider les circonstances, 
le contexte, les motivations des protagonistes, etc. 

La manière dont Bayhaqī appréhende l’histoire 
est semblable à Miskaway dans ses Tajārīb al-umam 
wa ta‘āqib al-himam (Experiences of the nations 
and the outcomes of endeavours). L’auteur omet les 
légendes et les fables (asmār wa khurāfāt) parce que, 
dit-il, « the people of our time can gain experience 
for the tasks they face in the future only from human 
behaviour unconnected with the miraculous » (1). 
Bayhaqī, lui aussi, ne rapporte pas d’histoires popu-
laires, mais discute de sa vision de l’histoire. Dans 
son exordium à l’histoire du Khwarazm, il écrit : 
« Historical information about the past is said to be 
of two kinds, with no third way about it: either one 
must hear them from someone or read about in 
a book. The necessary condition for the former is 
that the informant should be trustworthy and ve-
racious, that one’s intellect should find it sound and 
authentic […]. The mass of common people are so 
constituted that they prefer impossible absurdities, 
such as stories of demons and fairies, and evil spirits 
inhabiting the deserts, mountains and seas » (vol. 2, 
p. 370-371). Une importante dimension éthique 
se dégage également du Tārīḫ-i Bayhaqī, qui est 
explicitement annoncée par Bayhaqī dans la ḫuṭba 
(exordium) ; celle-ci introduit son récit sur le règne 
de Mas‘ūd : « amongst the excellent kings of the 
past a group who can be regarded as outstanding 
[…]. One is Alexander, the Ancient Greek (yūnānī) 
[…] and the other Ardashir, the Persian (pārsī) […]. 
The same applies to the divine messengers […] from 
the time of Adam to that of the Seal of the Prophets, 
Muṣtafā (i. e. ‘the Chosen One’) […] and until the 
Resurrection, this divine law (šarī‘at) will continue 
in existence » (vol. 1 p. 79 et 181). En rapprochant 
la sagesse des anciens (i. e. les philosophes grecs) et 
la loi religieuse apportée par le Prophète, Bayhaqī 
considère qu’il existe une harmonie entre les prin-
cipes philosophiques et islamiques. 

Les chercheurs qui ont étudié la langue et le style 
du Tārīḫ-i Bayhaqī ont tous constaté que l’auteur 
utilise une langue persane vivante, très différente 
de celle de Bal‘amī qui, environ un siècle plus tôt, 
avait traduit en persan le Tārīḫ al-rusul wa-l-mulūk 
de Ṭabarī. À l’inverse de Bal‘amī, Bayhaqī emploie 
beaucoup de mots d’origine persane et, comme le 
fait remarquer Minovi : « set a model for composition 
in an accurate and sparing language » (p. 70-71). Le 
jugement de G. Lazard rejoint celui du savant iranien : 
« the Tārīḫ-i Bayhaqī marks the beginning of what 
may properly be called literature, and is written in 

(1)  Joel L. Kraemer, Humanisme in the Renaissance of Islam: the 
Cultural Revival during the Buyid Age, Leiden, Brill, 1986, p. 228.

a diversified style, suitable both for description and 
for laying bare the often complicated detail of court 
intrigue » (p. 71). Plusieurs traits caractérisent le 
style de Bayhaqī : utilisation permanente d’interpo-
lations et de digressions, insertion de fragments de 
poésie, d’anecdotes historiques dont la fonction est 
de servir comme des exempla moraux et éthiques. 
L’auteur utilise très souvent aussi des flashbacks à des 
événements plus anciens pour établir le fondement 
du présent dans la trame chronologique de son récit. 

Le Tārīḫ-i Bayhaqī était constitué de trente 
volumes, mais l’ensemble de l’ouvrage ne nous est pas 
parvenu. Bosworth a traduit les parties qui ont été 
préservées : une partie du volume 5, tous les volumes 
6 et 7, des fragments du volume 8, l’ensemble du 
volume 9 et l’ouverture du volume 10, suivie par une 
section sur le Khwarazm. La traduction en anglais 
des parties restantes de cette importante chronique 
permettra aux chercheurs qui, ne connaissant pas 
le persan, n’avaient jusqu’à présent pas accès à ce 
texte important pour l’histoire des Ghaznavides, et 
plus généralement de l’Iran oriental. C. E. Bosworth 
et M. Ashtiany ont réussi à rendre dans un anglais 
élégant ce texte considéré comme difficile d’accès. 
Comme souligné ci-dessus, les notes qui donnent des 
précisions d’ordre historique, linguistique et culturel 
ajoutent à cette traduction un intérêt scientifique 
indéniable. La seule chose que l’on peut regretter est 
l’adoption du système de translittération du persan 
moderne utilisé dans l’Encyclopaedia Iranica. Il ne 
rend pas compte de la prononciation de la langue 
dans les provinces orientales de l’Iran à l’époque de 
Bayhaqī. Le système de l’Encyclopédie de l’Islam aurait 
été préférable car, à cette époque, la vocalisation du 
persan était plus proche de celle de la langue arabe. 
Le problème est très perceptible pour les toponymes, 
difficilement identifiables sans la mention des 
voyelles longues ī et ū, or celles-ci ne sont pas men-
tionnées dans la translittération du persan moderne. 
Cette remarque est de peu d’importance par rapport 
à la valeur indéniable de cette traduction commentée.

Denise Aigle 
EPHE/UMR Orient et Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Bosworth Edmund C. E. (trans.): The History of Beyhaqi (The History of Sultan Mas‘ud of Ghazna, 1030–1041) by Abu’l-Fażl Beyhaqi., recensé par Denise
Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

