
	 BCAI 30	 149

V. Arts et archéologie

Avcıoğlu� Nebahat, �
Turquerie and the Politics of Representation, 
1728-1876.

Surrey-Burlington, Ashgate, 2011,�
304 p. + 101 ill.�
ISBN : 9-780754-664222

Avant de partir s’installer à New York, où elle 
enseigne l’histoire de l’art au Hunter College, Neba-
hat Avcıoğlu a profité de ses séjours en Angleterre 
et en France pour préparer la publication de ce 
magnifique ouvrage, richement illustré, consacré à 
la représentation des Turqueries dans l’Europe des 
xviiie et xixe siècles. Il s’agit de son PhD soutenu au 
département d’histoire de l’art de l’université de 
Cambridge, UK.

Son étude s’intéresse aux transferts culturels, 
notion très étudiée depuis quelques années dans le 
champ des sciences humaines, en mettant particu-
lièrement l’accent sur les transferts architecturaux et 
leur perception par les sociétés occidentales. Suivant 
la période étudiée, quatre types issus de l’architec-
ture du monde ottoman auraient été adoptés par 
les Européens : le pavillon, le kiosque, la mosquée à 
dôme unique et les bains publics (hammam). Que 
ce soit en France, en Angleterre ou en Allemagne, 
ces bâtiments sont désignés par l’épithète « turc », 
univers qui souligne la référence culturelle à la 
mode dans les cours européennes. Les exemples les 
plus connus, et sur lesquels nous allons revenir plus 
longuement, sont les kiosques du roi de Pologne, 
Stanislas Lesczynski, construits dans les jardins du 
château de Lunéville en Lorraine entre 1737 et 1740 ; 
la « Turkish Tent », érigée en 1742 dans les jardins de 
Vauxhall à Kennington, près de Londres, en l’honneur 
du prince de Galles, Frederick ; la mosquée de « style 
turc » construite par William Chambers en 1762 dans 
les Jardins de Kew et le « Turkish Bath » de la Jermyn 
Street, réalisé par le diplomate David Urquhart et 
ouvert au public en 1862. 

Aucune de ces structures n’est conservée, mais 
de nombreux témoignages subsistent. L’auteur s’est 
donc livrée à une longue enquête dans les archives 
et bibliothèques pour être en mesure de nous retra-
cer l’histoire de ces curiosités pittoresques qui, loin 
d’être de simples fantaisies éphémères d’excentriques, 
ont été réalisées par des commanditaires qui, pour 
certains, avaient une réelle connaissance de l’archi-
tecture ottomane. C’est le cas en particulier du roi 
Stanislas et de David Urquhart qui avaient longue-
ment séjourné en Orient ; d’autres, au contraire, 
surent s’inspirer de la riche littérature de voyage pour 
réaliser leur projet. À l’origine, toutes ces construc-
tions ont été conçues pour durer, d’où l’idée qu’il 

ne s’agit pas de simples caprices pour satisfaire une 
mode du moment. En retraçant leur histoire, l’auteur 
nous reconstitue le contexte spécifique de chacune. 
Bien que ces bâtiments n’aient pas toujours suscité 
l’enthousiasme du public ou des critiques, ils ont su 
attiser la curiosité des contemporains et générer de 
nombreux commentaires.

D’emblée, N. A. souligne le fait que les comman-
ditaires qui ont fait le choix de construire alaturca 
étaient d’une certaine façon des marginaux, libres de 
pouvoir assouvir leurs fantasmes. Stanislas était un roi 
déchu du trône de Pologne ; le prince Frederick, prince 
de Galles, duc d’Edimbourg et de Cornouailles, resta 
simple héritier présomptif à la couronne de Grande-
Bretagne ; sa mésentente avec le roi Georges II est 
restée légendaire. Selon certaines rumeurs, son père 
biologique n’était autre qu’un des deux serviteurs 
turcs de sa mère, la margravine Caroline de Brande-
bourg-Ansbach du temps où celle-ci vivait à la cour 
de Herrenhausen. Enfin, l’écossais David Urquhart, 
un diplomate aux idées jugées trop progressistes, 
fut rappelé brusquement de son poste de premier 
secrétaire d’ambassade à Constantinople en 1837.

L’ouvrage se divise en trois grandes parties : le 
kiosque, la mosquée et le hammam. Dans la première 
partie, deux études sont présentées : les kiosques réa-
lisés en Lorraine par le roi Stanislas Lesczynsky et celui 
érigé à Vauxhall Garden en l’honneur du prince de 
Galles.

Stanislas Leszczynski (1677-1766), roi de Pologne 
de 1704 à 1709 sous le nom de Stanislas Ier, fut chassé 
de son trône en 1709. Il rejoignit le roi Charles XII de 
Suède dans son exil en Moldavie, alors province otto-
mane. En 1714, Charles XII lui conféra la jouissance 
de sa principauté de Deux-Ponts (Zweibrücken), à la 
frontière de la Lorraine. Stanislas put dès lors culti-
ver sa passion pour la musique, la philosophie, les 
sciences et les arts. Dès cette époque, il fit construire 
un palais baroque « aux allures orientales », qu’il 
baptisa Tschifflick, mot emprunté au turc çiftlik, qui 
fait référence aux grands domaines ottomans. À la 
mort de Charles XII en 1718, Stanislas et sa famille 
trouvèrent refuge auprès du duc Léopold Ier de Lor-
raine, beau-frère du Régent puis, après le mariage 
du jeune Louis XV avec sa fille, la princesse Marie, 
Stanislas entra en possession du duché de Bar et de 
celui de Lorraine. C’est à ce long exil lorrain, que la 
ville de Nancy doit son embellissement, et c’est là que 
Stanislas cultiva son goût pour les jardins orientaux. 
Dans le parc du château de Lunéville, il fit édifier de 
curieux bâtiments : le Kiosque et le Trèfle, la Fontaine 
royale et un second Kiosque à Commercy, dont les 
toits ondulants, œuvre de l’architecte Emmanuel 
Héré (1705-1763), apparaissent pour la première fois 
dans l’architecture européenne. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Avcıoğlu Nebahat: Turquerie and the Politics of Representation, 1728-1876., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 150

V. Arts et archéologie

Vauxhall désigne un lieu de divertissement 
établi à Londres dans les jardins de Kennington au 
milieu du xviiie siècle. Les Vauxhall Gardens étaient 
une sorte de parc d’attractions où les visiteurs par-
couraient un univers de fausses ruines, d’arcs de 
triomphe ou de pavillons, écoutaient de la musique 
et assistaient à des spectacles de théâtre, de danse 
et de poésie. C’est dans ces espaces que fut érigé 
en 1742 un curieux pavillon ouvert sur les quatre 
côtés, appelé « Turkish Tent » (voir le tableau de 
Canaletto en couverture du livre). La publication 
d’un pamphlet politique intitulé Turkish Paradise 
or Vauxhall Gardens, accentua le caractère turc des 
lieux, désormais devenu le « paradis turc » (Turkish 
Paradise) des promeneurs et des badauds. Selon 
N. A., les kiosques de Lunéville, ainsi que celui des 
jardins de Vauxhall, s’inspiraient des constructions 
ottomanes que l’on trouve à Istanbul. Il est en effet 
probable que les architectes Emmanuel Héré et 
William Kent se soient inspirés des jardins du palais 
de Topkapı, largement commentés dans les récits de 
voyage, en particulier, en consultant les magnifiques 
planches gravées de l’ouvrage de Aaron Hill (Full 
and Just Account of the Present State of the Ottoman 
Empire, Londres, 1709). 

Les jardins de Kew (Kew Gardens) sont situés 
sur les bords de la Tamise, entre Richmond et Kew, 
à l’ouest de Londres. Fondé en 1759, ce lieu emblé-
matique de l’époque victorienne, conserve l’une des 
plus importantes collections de plantes du monde. 
Sous la direction de l’architecte écossais Sir William 
Chambers (1723-1796), les jardins allaient accueillir 
un ensemble de bâtiments exotiques. Chambers était 
bien placé pour réaliser de tels bâtiments car, dans 
sa jeunesse, il avait travaillé pour la Compagnie des 
Indes Orientales suédoises, ce qui lui avait permis 
de voyager en Inde et en Chine. À son retour, la 
publication de Designs of Chinese Buildings (1757) 
puis de Dissertation on Oriental Gardening (1772), 
dont il appliqua les conceptions à Kew, eurent un 
énorme retentissement ; ses gravures servirent de 
modèles à tous les architectes de l’Europe. Les pre-
mières constructions de Chambers à Kew Gardens 
remontent à l’année 1857 ; il réalisa pour la princesse 
douairière de Galles, Augusta, une série d’édifices (arc 
romain, temples antiques, palais de l’Alhambra, 
temple de la victoire). Puis, devenu conseiller du 
prince de Galles et architecte des bâtiments royaux, 
il construisit en 1761 une pagode chinoise et une 
superbe mosquée, cette dernière étant l’objet de 
la seconde partie de ce livre. Cette mosquée était 
constituée d’un grand salon central, à la forme 
octogonale, surmonté d’un large dôme, encadré par 
deux salons plus petits et par deux minarets de part 
et d’autre de l’entrée. 

Selon N. A., la forme du dôme trouve son inspira-
tion dans l’architecture des grandes mosquées impé-
riales de l’Empire ottoman (p. 158). Pour le démontrer, 
elle se livre à de nombreuses extrapolations et inter-
prétations. Mais bien que celles-ci ne manquent pas 
d’intérêt, elles reposent parfois, selon nous, sur des 
hypothèses fragiles. Il en est de même sur le sens à 
donner à ces réalisations. Peut-on en effet supposer 
que cette architecture reflète les visées impérialistes 
de George III comme elle l’affirme (p. 175) ? Certes, la 
date correspond à la guerre de Sept ans (1757-1763) 
et à son accession au trône en 1760, mais faut-il y voir 
des ambitions orientales ? Ces formes exotiques sont-
elles un message politique caché ou bien simplement 
le reflet d’inspirations nouvelles que l’on retrouve 
un peu partout en Europe ? Est-il possible que la 
margravine Augusta ait souhaité embellir ses jardins 
à l’instar de ce que certaines sultanes réalisaient à la 
même époque à Istanbul ? Il est, en revanche, certain 
que les artistes ont lu les récits de voyage et qu’ils 
ont étudié scrupuleusement les planches réalisées 
par les voyageurs. 

La troisième partie, selon nous la mieux étudiée, 
est consacrée aux bains, les fameux hammams. N. A. 
nous transporte au milieu du xixe siècle. À cette 
époque, les bains turcs sont largement connus en 
Europe grâce aux récits de voyage, aux gravures, 
aux peintures, dont le fameux Bain turc de Jean-
Dominique Ingres révélé au public parisien en 1861. 
Mais, pour les Occidentaux, du moins dans l’esprit 
de certains intellectuels et politiciens anglais, le 
hammam n’est pas seulement synonyme de détente 
et de relaxation. C’est aussi un espace privilégié de 
mixité sociale. Dans ce contexte, David Urquhart 
(1805-1877), diplomate et voyageur, fin connaisseur 
de la Turquie, joua un rôle important. Pour lui, les 
bains publics sont une avancée sociale car ils offrent 
l’occasion, aux différentes catégories sociales de se 
mélanger, « de créer des relations avec les ordres 
inférieurs » comme il l’écrit (to create an intercourse 
with the lower orders, p. 201). Dès 1847, il entame une 
série de conférences sur le bien-être de ces établis-
sements, dont on retrouve les principales idées dans 
son livre The Pillars of Hercules (Londres, 1850). Une 
première construction privée voit le jour à Blarney, 
près de Cork, en 1856, suivie d’une seconde dans 
sa résidence de Rickmansworth dans le comté de 
Hertfordshire, au nord-ouest de Londres. En 1859, le 
premier bain public ouvre ses portes à Manchester, 
bientôt suivi par toutes les grandes villes de Grande-
Bretagne (Dublin, Bradford, York, Leicester, Newcastle 
et Leeds). Urquhart va créer la London and Provincial 
Turkish Baths Company, pour lui permettre de réaliser 
son projet : les premiers bains publics de Londres, 
les Turkish Baths de la Jermyn Street, situés à deux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Avcıoğlu Nebahat: Turquerie and the Politics of Representation, 1728-1876., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 151

V. Arts et archéologie

pas de Piccadilly Circus. Les plans sont réalisés par 
l’architecte George Somers Clarke et supervisés par 
un médecin du sultan Abdülmecid, le Dr Julius van 
Millingen ; l’ensemble est inauguré le 26 juillet 1862. 
Mais, curieuse ironie du destin, contrairement à ce 
que Urquhart espérait, le Jermyn Street Hammam 
– qui fonctionnera jusqu’en 1940 et sera détruit lors 
des bombardements de l’aviation allemande –, ne 
sera utilisé que par de riches londoniens ou de pres-
tigieux visiteurs tels que le prince de Galles, le prince 
Jérôme Napoléon, le romancier Anthony Trollope.

D’autres projets ou réalisations de bains publics 
verront le jour à travers le monde, que ce soit à New 
York, projet soutenu dès les années 1860 (mais non 
réalisé) par le prof. Christopher Oscanyan, un natif de 
Constantinople, ou en France où le premier établis-
sement ouvrira ses portes à Nice en 1868. Il faudra 
cependant attendre 1876 pour que Paris connaisse 
son premier établissement, le célèbre Hammam, 
bains turco-romains de la rue Auber.

Le livre de Nebahat Avcıoğlu est intéressant 
pour tous ceux qui étudient les transferts culturels 
entre l’Empire ottoman et l’Europe occidentale, 
notamment dans le domaine architectural. Sa docu-
mentation, souvent inédite, est riche, et les pistes de 
réflexion originales. On peut toutefois se demander 
si l’auteur n’a pas tendance à ne voir les influences 
architecturales qu’à travers le prisme ottoman, pour 
ne pas dire stambouliote. Certes, la capitale otto-
mane a souvent influencé les artistes, mais d’autres 
villes orientales ont pu jouer ce rôle avant le xxe siècle. 
Sans aller très loin, de nombreuses villes des Balkans 
ou d’Europe centrale, donc plus proches de la France 
ou de la Grande-Bretagne, n’étaient-elles pas tout 
aussi exotiques ? D’autre part, à aucun moment de 
cette étude il n’est fait allusion à de quelconques indi-
vidus orientaux résidant en Angleterre, qui auraient 
pu jouer un rôle de passeur. Or, on sait que le séjour 
des ambassades extraordinaires ottomanes ont pu 
influencer les cours occidentales. Lors de leurs dépla-
cements, ces diplomates exigeaient des salles d’eau, 
des lieux d’aisance, des espaces de prière, une alimen-
tation particulière. Les cours européennes faisaient 
tout leur possible pour répondre aux besoins de leurs 
hôtes de marque et sollicitaient souvent les conseils 
des spécialistes de l’Orient, que ce soit les diplomates, 
marchands, pèlerins, voire les aventuriers, pour les 
aider à recréer un cadre oriental adapté. Certes, il 
s’agit de sources mineures, difficiles à trouver, ce qui 
souligne la complexité de cerner d’où viennent les 
modes et influences.

Frédéric Hitzel 
CRNS-EHESS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Avcıoğlu Nebahat: Turquerie and the Politics of Representation, 1728-1876., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

