
	 BCAI 30	 132

V. Arts et archéologie

Blessing� Patricia, �
Rebuilding Anatolia after the Mongol Conquest. 
Islamic Architecture in the Lands of Rūm,  
1240-1330.

Farnham, Ashgate, 2014, 240 p.�
ISBN : 978-1-4724-2406-8

Les recherches en histoire de l’art « turc » 
connaissent depuis les années 2000 un nouvel élan, 
révélé notamment par la publication d’un numéro 
spécial de la revue Muqarnas sous la direction de 
Gülrü Necipoğlu, intitulé History and Ideology : 
Architectural Heritage of the Lands of Rūm (Muqar-
nas, vol. 24, 2004). Reprenant cette expression dans 
le sous-titre de son ouvrage, Rebuilding Anatolia 
after the Mongol Conquest : Islamic Architecture in 
the Lands of Rūm, 1240-1330, Patricia Blessing, de 
l’université de Stanford, inscrit bien ses travaux dans 
ces nouvelles dynamiques, questionnant une histo-
riographie marquée par une approche typologique 
de l’architecture et certaines idéologies nationalistes. 
Elle nous propose donc dans ce livre, publication 
de sa thèse soutenue à l’université de Princeton, 
une étude de l’architecture en Anatolie durant la 
période mongole, de la conquête en 1243 à la fin de 
l’empire ilkhanide après la mort d’Abū Sa‘īd en 1335. 
P.B. donne ainsi toute sa place à une période souvent 
passée sous silence dans un discours établissant un 
continuum imaginé entre Seldjoukides et Ottomans.

L’ouvrage, illustré de nombreuses figures en 
noir et blanc ainsi que de dix planches couleurs ras-
semblées en un cahier central, est divisé en quatre 
chapitres, sur une base géographique. En introduc-
tion (p. 1-20), l’auteur expose son approche, qu’elle 
place dans la lignée des travaux de Thomas Da Costa 
Kaufman et son essai Towards a Geography of Art 
(The University of Chicago Press, 2004), intégrant 
les monuments dans des réseaux inter-régionaux 
plus larges. Ces monuments sont envisagés comme 
des marqueurs d’évolution de l’histoire économique, 
politique et sociale permettant d’apporter un nouvel 
éclairage sur une période historique troublée, pour 
laquelle les sources textuelles sont restreintes. Pour 
des raisons de conservation, les madrasas forment 
l’écrasante majorité des monuments étudiés par P.B. 
qui réussit toutefois, en intégrant d’autres structures 
comme les zāwiya-s et les caravansérails, à dépasser 
les divisions typologiques. Par ailleurs, P.B. fait appel 
à un large éventail de sources primaires (publiées en 
majorité) pour compléter l’analyse architecturale, 
ouvrant ses recherches aux sources extérieures à 
l’Anatolie notamment à celles du monde ilkhanide : 
waqfiyya-s, chroniques historiques, géographies, 
récits hagiographiques... Le travail sur l’épigraphie 

est également remarquable, l’auteur apportant de 
nouvelles translittérations et traductions pour un 
grand nombre d’inscriptions. À ces sources primaires 
s’ajoutent enfin d’importantes recherches dans les 
archives de figures majeures de l’histoire de l’art 
de l’Anatolie médiévale (Kurt Erdmann, Ernst Diez, 
Guillaume de Jerphanion ou bien encore Michael 
Meinecke). 

Konya est au centre du premier chapitre : 
« A capital without royal patronage » (p. 21-67). 
Ouvrant sa présentation sur le processus de for-
mation d’une capitale (bien que le terme soit à 
nuancer pour la période) durant le règne de ‘Alā 
al-Dīn Kayqubād Ier (1219-1237), P.B. s’intéresse par 
la suite à l’activité architecturale après les conquêtes 
mongoles des années 1240. Ces conquêtes mettent 
un terme au patronage sultanien, centré sur une 
région de Konya à Kayseri, et les décennies suivantes 
voient l’émergence de nouveaux patrons : Jalāl al-Dīn 
Qaraṭāy (m. 1254), Mu’īn al-Dīn Sulaymān Pervāne 
(m. 1277) et Ṣāḥib ‘Atā Fakhr al-Dīn ‘Alī (m. 1283). Le 
patronage de cette nouvelle génération d’hommes 
d’État, sachant jouer avec la montée progressive de 
l’autorité ilkhanide après 1256, est plus varié que 
celui des sultans seldjoukides durant la première 
moitié du xiiie siècle (p. 67). Par la fondation d’œuvres 
charitables dont l’administration repose sur un waqf, 
ils protègent leurs biens (les revenus proviennent de 
leurs propriétés disséminées dans plusieurs régions 
de l’Anatolie) et participent au développement 
urbain en implantant des monuments importants 
extra-muros. C’est le cas du complexe de Ṣāḥib 
‘Aṭā construit à partir de 1258, mais aussi de la Gök 
Medrese de Sivas, étudiée dans le chapitre suivant, et 
construite par le même Ṣāḥib ‘Atā Fakhr al-Dīn ‘Alī. 
L’A. introduit également une étude des liens entre 
communautés soufies et ulémas, critiquant certaines 
conclusions de Ethel Sara Wolper et soulignant, à 
juste titre, le caractère fluide des rapports entre ces 
communautés et leurs impacts sur l’architecture. Une 
réflexion sur l’impact du Sunni Revival en Anatolie 
(dont on peut questionner la pertinence dans un 
contexte bien différent de ceux étudiés par Yasser 
Tabbaa) est également esquissée. 

Le second chapitre (p. 69-121) est dédié à la 
construction simultanée, durant l’année 671/1271-72, 
de trois madrasas importantes dans la ville de Šivas. 
Cette ville, secondaire durant la première moitié 
du xiiie siècle, prend alors un rôle prépondérant : 
« A capital of learning » selon les mots de P.B. dans 
le titre de ce chapitre. Poursuivant sa réflexion sur 
les commanditaires, l’auteur souligne l’apparition de 
patrons ilkhanides à Sivas, notamment Shams al-Dīn 
Muḥammad Juwaynī (m. 1284), commanditaire de la 
plus imposante des trois madrasas de la ville, connue 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Blessing Patricia: Rebuilding Anatolia after the Mongol Conquest. Islamic Architecture in the Lands of Rūm, 1240-1330., recensé par Maxime Durocher
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 133

V. Arts et archéologie

sous le nom moderne de Çifte Minareli Medrese. 
Son analyse minutieuse du décor architectural lui 
permet de faire dialoguer les différents monuments. 
Bien qu’elle souligne les liens architecturaux étroits 
avec le monde iranien (double minaret, utilisation 
de la brique ou encore transposition de motifs des 
stucs iraniens dans la pierre), P.B. développe ici l’un 
des principaux arguments de son étude : la rupture, 
dans la seconde moitié du xiiie siècle, avec le déve-
loppement  d’un « style impérial seldjoukide » et le 
renforcement d’un certain régionalisme de l’architec-
ture et de son décor dans la seconde moitié du siècle. 
L’auteur évoque pour cela le lien entre les décors de 
la Çifte Minareli Medrese et de la Buruciye Medrese 
avec les fameux portails du complexe de Divriği 
construit en 1228-29. Questionnant les raisons de ces 
continuités stylistiques sur plusieurs décennies, P.B. 
ouvre une réflexion stimulante sur les ateliers et les 
processus de construction (p. 115-118) en s’appuyant 
sur des travaux de référence comme ceux de Finbar 
Barry Flood ou Gülrü Necipoğlu (et son étude du 
Topkapı Scroll). 

Quittant Sivas pour Erzurum, le troisième cha-
pitre (p. 123-163) marque également une rupture 
chronologique dans la progression de l’ouvrage. 
Les monuments étudiés sont postérieurs aux 
campagnes anatoliennes menées par les Mamlouks 
en 1277, campagnes qui entraînent le renforcement 
du contrôle ilkhanide sur la région. La conversion à 
l’islam de Ghāzān Khān et de ses successeurs (dès 
lors cités par les commanditaires locaux dans les 
inscriptions) a eu des répercussions sur l’activité 
architecturale et le développement d’institutions 
musulmanes à Erzurum, porte de l’Anatolie pour les 
Ilkhanides. Toutefois, alors que de grands complexes 
sont construits dans le centre de l’empire (Tabriz, 
Sulṭāniya…), l’architecture d’Erzurum et son style 
sont ancrés dans des dynamiques locales, plus encore 
peut-être que dans le cas de Sivas. Outre une datation 
convaincante de la Yakutiye Medrese (1280-1300), 
P.B. offre une salutaire réflexion sur les échanges 
artistiques avec les voisins arméniens (comme le 
révèle la mise en perspective de l’architecture de la 
Yakutiye Medrese avec le monastère arménien de 
Geghard, p. 160-161).

Le dernier chapitre se tourne vers des villes 
secondaires comme Ankara, Tokat et Amasya 
(p. 165-203). Si l’analyse des monuments est moins 
aboutie dans cette dernière partie, leur intégration 
dans un contexte global est précieuse. La mise en 
place de réformes fiscales et monétaires durant 
les règnes de Ghāzān (1295-1304), et le dévelop-
pement contemporain du commerce de la mer 
Noire, renforcent l’intégration de l’Anatolie dans 
l’empire. La construction de caravansérails sur un axe 

Sinop-Erzurum-Tabriz montre bien l’impact direct 
de ces politiques économiques et commerciales 
ilkhanides en Anatolie (p. 178). Peu de monuments 
ayant survécu, P.B. fait appel à des sources extérieures, 
mamloukes mais également italiennes, qu’elle sait 
exploiter de manière convaincante. L’étude des 
inscriptions de taxation placées, durant le règne de 
Abū Sa‘id (1316-1335), en divers points de l’Anatolie 
(Ankara, Kırşehir mais aussi la ville arménienne d’Ani) 
est particulièrement novatrice. Elle permet notam-
ment de révéler des tentatives, mal documentées par 
ailleurs, de reprise en main du territoire et souligne 
ainsi l’importance de l’architecture et de l’épigraphie 
comme sources historiques pour l’Anatolie médiévale. 
Enfin, à partir de l’étude de différents monuments de 
Tokat, Ankara et Amasya, l’auteur illustre l’émergence 
de communautés locales, soufis et Akhīs notamment, 
dans le patronage et met en relation le régionalisme 
croissant de l’activité architecturale avec le morcel-
lement grandissant de l’Anatolie au tournant du xive 
siècle (p. 183-203).  

Malgré quelques manques principalement 
formels (on regrettera par exemple l’absence de 
certains plans pourtant décrits par l’auteur ou bien 
encore celle d’un appendice rassemblant les nou-
velles lectures épigraphiques proposées par P.B. et 
leur transcription en caractère arabe), Rebuilding 
Anatolia after the Mongol Conquest est un ouvrage 
pionnier dans les études sur l’Anatolie médiévale. Bien 
que l’analyse repose parfois trop sur le décor archi-
tectural, le pari de l’auteur de placer les monuments 
au centre d’une histoire politique, économique et, 
dans une moindre mesure, religieuse est réussi. En 
donnant toute sa place à la période ilkhanide en 
Anatolie, P. B. dépasse une construction téléologique 
qui, pendant longtemps, a présenté les Ottomans 
comme successeurs des Seldjoukides en Anatolie 
(p. 205-207). L’approche régionale, soulignant les liens 
avec l’empire ilkhanide ainsi que les échanges locaux 
comme avec l’architecture arménienne, lui permet de 
dépasser une vision insulaire de l’architecture « turco-
islamique » en Anatolie. P. B. s’inscrit donc bien dans 
une dynamique originale et féconde ouverte depuis 
quelques années tant par des historiens (A.C.S. Pea-
cock, Sara Nur Yıldız...) que des historiens de l’art 
(Scott Redford, Oya Pancaroğlu...) et participe du 
renouvellement des études sur l’Anatolie médiévale. 

Maxime Durocher 
Doctorant Paris IV- UMR 8167 Islam 

Médiéval

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Blessing Patricia: Rebuilding Anatolia after the Mongol Conquest. Islamic Architecture in the Lands of Rūm, 1240-1330., recensé par Maxime Durocher
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	__DdeLink__71_635726561

