| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

NosLE Samuel, TREIGER Alexander (eds),
The Orthodox Church in the Arab world
700-1700. An anthology of sources

2014, Northern lllinois University, DeKalb,
Illinois

375 p.

ISBN: 9780875807010

Lobjectif de cet ouvrage est de combler une
lacune flagrante, celle de I'absence quasi-totale des
ceuvres et de la pensée théologique, ascétique et mys-
tique des chrétiens arabes du « Dar el Islam » dans les
ouvrages spécialisés disponibles en Occident. Dans
leur introduction, les éditeurs font remarquer que
quatre-vingt-dix pour cent de ce corpus de textes
n‘a jamais été édité ou traduit. Cette anthologie
présente une sélection de douze «auteurs » couvrant
un millénaire, entre le vii® et le xvii© siecle, pendant
lequel la langue arabe a supplanté progressivement
le grec et les langues araméenne et syriaque dans
I'usage des chrétiens, en particulier a partir du début
du califat abbaside. Les auteurs présentés dans le livre
couvrent deux périodes distinctes: dix auteurs pour
la période du vii® au xie siecle, et deux auteurs pour
le xvii€ siecle, avec une interruption de quatre siecles.
On peut regretter que la justification du choix des
auteurs et des textes présentés ne soit pas davantage
explicitée.

L'aire géographique traitée est celle de Syrie et
de Palestine, étendue au Sinai au Sud et a Harran au
Nord. Les éditeurs ont fait le choix, insuffisamment
justifié, de se limiter a une chrétienté spécifique,
celle des Arabes orthodoxes, en communion avec
les canons du Concile de Chalcédoine, a I'exclusion
des chrétientés nestoriennes ou miaphysites pour-
tant présentes sur le méme territoire et sexprimant
également en arabe. S'agissant de «grecs » dans le
sens de « byzantins » des trois patriarcats orientaux,
encore appelés « melkites », on peut aussi s'interroger
sur la pertinence de la qualification «orthodoxe »,
au sens ou nous l'entendons aujourd’hui, pour des
textes antérieurs au XIl€ siecle.

Les douze auteurs sont présentés en autant
de chapitres rédigés par des spécialistes. Chaque
chapitre offre une introduction biographique et
historique, une présentation du ou des manuscrits
utilisés, ainsi que la traduction anglaise d'extraits
de I'ceuvre choisie. A la fin de chaque chapitre, une
bibliographie détaillée compléte la présentation.
Louvrage comprend un index des citations bibliques
et coraniques, ainsi qu’un index des noms et des lieux
cités, ce qui rend l'ouvrage fort commode a utiliser.

Le corpus de textes couvert par I'anthologie est

vaste: apologies, controverses, traductions, poésie,
|

traités d’ascétique et de mystique, ouvrages de réfu-
tation, hagiographie, récits de voyages. On peut les
regrouper en trois ensembles: des traités d'apologie
ou de controverse avec les religions non-chrétiennes,
et spécialement avec 'islam; des textes de théologie,
de réfutation des hérésies, et d’hagiographie; et enfin
des ceuvres traitant de problématiques internes aux
Eglises.

Le premier ensemble, celui des traités apologé-
tiques et des controverses, est représenté par quatre
auteurs, qui s'adressent en priorité aux fideles de
leurs Eglises, dans un contexte de confrontation avec
I'islam. Ces auteurs sefforcent de reformuler la foi
chrétienne en tenant compte, autant que possible
et sans compromis, de l'univers culturel de I'islam.
IIs font preuve d’'une bonne connaissance du Coran,
qu'ils citent souvent, et d’'une excellente maitrise de
la langue arabe.

Le texte le plus ancien date du vin®siecle. Il
s'agit d’'une « Apologie de la foi chrétienne », écrit
anonyme, sans doute rédigé par un moine du monas-
tére de Sainte-Catherine au Sinai. Il est présenté et
partiellement traduit par Mark Swanson. Ce texte
représente une premiere élaboration d'un discours
chrétien prenant au sérieux les objections coraniques
a la Révélation chrétienne. Lauteur y développe une
apologie du christianisme comme vraie religion,
theme qui sera souvent repris par la suite dans les
controverses avec l'islam.

John Lamoreaux, nous introduit a l'ccuvre de
Théodore Abu Qurra, évéque de Harran et théo-
logien du début du 1x® siecle par un texte parfois
appelé «le théologien autodidacte » et faisant partie
d’'un «Traité sur l'existence de Dieu et de la vraie
religion ». Comment identifier la «vraie religion » ?
Pour répondre a cette interrogation, Théodore met
en ceuvre une «théologie naturelle » qui consiste a
partir des données de la nature humaine et de la rai-
son, et a confronter les acquis de cette démarche avec
les enseignements de différentes religions: paganisme
néo-platonicien, religion des mages, des samaritains,
mais aussi groupes manichéens et marcionites, et
enfin religion juive et musulmane.

Le troisieme ouvrage de cette catégorie traite
d’'une controverse attribuée au moine Abraham de
Tibériade avec I'émir ‘Abd al-Rahman al-Hashimi a
Jérusalem, sans doute rédigée dans la premiere moitié
duix® siécle. Elle reflete une excellente connaissance de
lalangue et de I'histoire arabe, emploie des expressions
coraniques et fait de nombreuses citations du Coran
et de hadiths. Lapologétique développée est a la fois
prudente et offensive, mélée d'éléments hagiogra-
phiques. Louvrage est présenté par Krizstina Szylagyi.

La «Lettre a un ami musulman » de Paul

d’Antioche, évéque de Sidon, date sans doute de la
|

BCAI 30 120
BCAI 30 (2016) Noble Samuel, Treiger Alexander (eds.): The Orthodox Church in the Arab world 700-1700. An anthology of sources., recensé par Salim Dermarkar
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

premiére moitié du xui€ siecle. La lettre utilise un
scénario fictif qui met en scéne une transmission
par Paul a son ami musulman, de l'avis de byzantins
qu'il aurait rencontrés et qui lui font part de leur
compréhension de I'islam, de son Prophete, et du
Coran. Il permet a Paul de développer une apologie
indirecte du christianisme dans un langage informé
et respectueux des caractéristiques de l'islam. La
tonalité est celle de la médiation, dans une perspec-
tive de paix entre croyants chrétiens et musulmans.
La lettre recevra une réponse argumentée du juriste
musulman Shihab al-Din Ahmad ibn Idris al-Qarafi.
La présentation et la traduction de la lettre sont
assurées par Sidney Griffith.

Le second ensemble, qui traite de théolo-
gie, d’hagiographie et de réfutation des hérésies,
comprend cinq auteurs. Lislam y est également
présent, mais comme faisant partie d'un ensemble
religieux beaucoup plus vaste et davantage représen-
tatif de la diversité religieuse de l'aire considérée, a
la jonction de plusieurs cultures et de plusieurs tra-
ditions. Lintention est celle de la consolidation de la
vraie foi, par la formulation en arabe d’une théologie
intégrant les apports patristiques et philosophiques
grecs et orientaux, par la diffusion de traités ascé-
tiques et mystiques, et par I'exemple des martyrs.

La tradition arabe orthodoxe a retenu la mé-
moire de nombreux saints locaux. John Lamoreaux
nous présente trois documents hagiographiques du
Ix¢ siecle décrivant le martyre de musulmans ayant
confessé la foi chrétienne. La Passion d’Antoine Rawh
relate la conversion d'un noble quraychite a la foi
chrétienne, sa confession de foi devant le calife al-
Rachid, et sa décapitation a Raqqa. Le second saint
est un chrétien de Najran, converti a l'islam, Qays
ibn Rabi‘ al-Ghassani. Apres des années de razzias, il
revient a la foi chrétienne et prend le nom de ‘Abd al
Masih, devient moine puis abbé au Sinai, avant détre
reconnu al-unwan par ses anciens compagnons et
décapité. Le troisiéme récit, qui contient davantage
d'éléments folkloriques, relate la conversion d'un
musulman neveu d'un émir de Syrie. Aprés un pas-
sage aJérusalem et au Sinai, il revient confesser sa foi
devant I’émir, et subit le martyre.

Avec la chronique Kitab d’Agapios de Manbij
(Mabbug), nous abordons le genre de la chronique
historico-religieuse depuis Adam jusqu’a I'an 93. Ce
texte est composée de chronologies bibliques, de
passages historiques, de reperes philosophiques
et techniques comme de récits folkloriques. Elle
se caractérise par une longue digression a propos
de la supériorité de la traduction de la Bible de la
Septante sur celle en vigueur dans le milieu syriaque
(la Peshitta), réalisée a partir d’'un original hébreu que

l'auteur dit intentionnellement corrompu. Lauteur
|

est présenté par John Lamoreaux, qui assure égale-
ment la traduction d’un extrait du Kitab al-unwan.

Evéque et poéte, Sulayman al-Ghazzi occupe
une place singuliére dans la littérature chrétienne
arabe. Son Diwdn refléte les turbulences du milieu
palestinien du xi€ siecle, confronté aux exces du
calife fatimide al-Hakim bi Amr Illah, et propose une
réfutation des hérésies chrétiennes et une défense de
la théologie de I'Incarnation. Sulayman al-Ghazzi est
également l'auteur d'ceuvres en prose, 'ensemble de
ses ceuvres est édité en arabe par Mgr Neophytos
Edelby. Il est présenté dans ce livre par Samuel Noble.

Samuel Noble nous présente également ‘Abd
Allah b. al-Fadl al-Antaki, traducteur, philosophe
et théologien maitrisant le grec et l'arabe, et repré-
sentatif de la rencontre de I'hellénisme byzantin
et de I'hellénisme du califat islamique au xi® siecle
dans la Syrie du Nord. Traducteur en arabe de Jean
Chrysostome, Grégoire de Nysse, Jean Damascéne,
Maxime le Confesseur et Isaac le Syrien, il emploie ces
nombreuses sources patristiques ainsi que des écrits
philosophiques grecs et musulmans pour rédiger un
ouvrage philosophique et théologique éclectique
appelé Kitab al-Manfaa (livre bénéfique). Deux essais
d’ibn al-Fadl sont traduits dans le livre. Dans le pre-
mier essai, il semploie a réfuter le déterminisme, ainsi
que I'idée de Dieu comme origine du mal, et plaide
pour le libre arbitre et la divine providence. Le second
essai est une réfutation de l'astrologie.

« Le Paradis Noétique » est une ceuvre anonyme
grecque qui nous est connue uniquement par sa tra-
duction arabe. Rédigée dans le milieu des monastéres
palestiniens autour du vin®siecle, elle a sans doute
été traduite en arabe dans la région d’Antioche au
x¢ siecle. C'est un traité allégorique d'ascétique et de
mystique, basé sur la mise en perspective d'un double
Paradis et d’'une double chute, ajoutant au Paradis
terrestre et a la chute corporelle, un Paradis spirituel
et lachute du « nous » spirituel. Il faut « labourer » la
terre du coeur pour que le « nous » devienne ce miroir
poli qui reflete la lumiere divine. Le texte s'inspire
d’Evagre le Pontique et de sa description des étapes
de la vie spirituelle: praktike pour se libérer des pas-
sions, puis gnostike pour atteindre la contemplation
de la lumiére trinitaire. Quatre extraits de cette ceuvre
sont traduits et présentés par Alexander Treiger.

Le troisieme ensemble s'emploie a dénoncer
certaines insuffisances et a remédier aux problemes
auxquels ces églises sont confrontées. Il comprend
trois auteurs.

Agathon de Homs, laic d’Antioche nourri de
culture grecque et arabe, est appelé a devenir évéque
d’Emeése au lendemain du schisme de 1054, fonction
dont il démissionnera a la suite de difficultés avec

son clergé. Il pointe dans son «Exposé sur la foi et
|

| BCAI 30

BCAIl en ligne

121

BCAI 30 (2016) Noble Samuel, Treiger Alexander (eds.): The Orthodox Church in the Arab world 700-1700. An anthology of sources., recensé par Salim Dermarkar
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

sur le mystére du sacerdoce » les irrégularités et la
simonie qui entachent certaines hautes fonctions
ecclésiastiques dans son diocese, et s'attache a définir
les criteres d’'un sacerdoce et d’'un épiscopat authen-
tiques. Sa critique dévéques contemporains attachés
a amasser des richesses et a vivre dans le luxe, apres
avoir acheté leur charge, est acerbe. Des extraits de
cet exposé sont traduits en anglais pour la premiere
fois par Alexander Treiger.

Avec le patriarche Makarios ibn al-Zaim, nous
découvrons au xvi€ siecle la nécessité de remédier
a l'ignorance religieuse des fidéles et aux difficultés
financiéres de I'Eglise sous la domination ottomane.
En complément au long voyage qu'il va entreprendre
en Moldavie, en Valachie et en Russie, en terres
orthodoxes susceptibles de l'aider, avec son fils Paul
d’Alep, le patriarche va demander de I'aide au Pape et
au roi de France. Quatre extraits de son ceuvre sont
traduits et présentés par Nicolaj Serikoff. Les trois
premiers extraits traitent de questions liturgiques,
le quatrieme est la seconde lettre adressée par le
patriarche a Louis XIV.

Le dernier chapitre de l'ouvrage est consacré a
Paul dAlep et au minutieux journal de voyage qu'il a
tenu en accompagnant son peére, le patriarche Maka-
rios ibn al-Zaim, pendant sept ans dans les principau-
tés roumaines et en Russie. Bien que ce journal ait
fait l'objet d’'une édition partielle et d’'une traduction
dans la Patrologia Orientalis, il n'en existe pas a ce jour
d'édition critique ni de traduction complete. Il est
présenté et partiellement traduit par loana Fedorov.
Les passages présentés relatent la rencontre avec le
Prince Lupu en Moldavie, avec le Tsar Alexis et le
patriarche Nikon a Moscou, et traitent de questions
religieuses comme la disponibilité de traductions de
livres liturgiques et la peinture d’'icones.

En conclusion, cet ouvrage innovant est aussi
bien destiné a des spécialistes qu'a des lecteurs
curieux de se familiariser avec la pensée arabe chré-
tienne au contact de l'islam. Il devrait retenir égale-
ment l'attention des spécialistes de I'islam. Il reste a
souhaiter que les diverses traductions francaises de
ces ceuvres, souvent partielles et disponibles dans
des publications d’acces difficile, fassent 'objet d’'une
édition critique.

Salim Dermarkar

BCAI 30 1ee

BCAI 30 (2016) Noble Samuel, Treiger Alexander (eds.): The Orthodox Church in the Arab world 700-1700. An anthology of sources., recensé par Salim Dermarkar
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

