
	 BCAI 30	 120

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Noble �Samuel, Treiger Alexander (eds), 
The Orthodox Church in the Arab world  
700-1700. An anthology of sources

2014, Northern Illinois University, DeKalb, 
Illinois 
375 p. 
ISBN : 9780875807010

L’objectif de cet ouvrage est de combler une 
lacune flagrante, celle de l’absence quasi-totale des 
œuvres et de la pensée théologique, ascétique et mys-
tique des chrétiens arabes du « Dār el Islām » dans les 
ouvrages spécialisés disponibles en Occident. Dans 
leur introduction, les éditeurs font remarquer que 
quatre-vingt-dix pour cent de ce corpus de textes 
n’a jamais été édité ou traduit. Cette anthologie 
présente une sélection de douze « auteurs » couvrant 
un millénaire, entre le viie et le xviie siècle, pendant 
lequel la langue arabe a supplanté progressivement 
le grec et les langues araméenne et syriaque dans 
l’usage des chrétiens, en particulier à partir du début 
du califat abbaside. Les auteurs présentés dans le livre 
couvrent deux périodes distinctes : dix auteurs pour 
la période du viiie au xiiie siècle, et deux auteurs pour 
le xviie siècle, avec une interruption de quatre siècles. 
On peut regretter que la justification du choix des 
auteurs et des textes présentés ne soit pas davantage 
explicitée.

L’aire géographique traitée est celle de Syrie et 
de Palestine, étendue au Sinaï au Sud et à Harran au 
Nord. Les éditeurs ont fait le choix, insuffisamment 
justifié, de se limiter à une chrétienté spécifique, 
celle des Arabes orthodoxes, en communion avec 
les canons du Concile de Chalcédoine, à l’exclusion 
des chrétientés nestoriennes ou miaphysites pour-
tant présentes sur le même territoire et s’exprimant 
également en arabe. S’agissant de « grecs » dans le 
sens de « byzantins » des trois patriarcats orientaux, 
encore appelés « melkites », on peut aussi s’interroger 
sur la pertinence de la qualification « orthodoxe », 
au sens où nous l’entendons aujourd’hui, pour des 
textes antérieurs au xiiie siècle.

Les douze auteurs sont présentés en autant 
de chapitres rédigés par des spécialistes. Chaque 
chapitre offre une introduction biographique et 
historique, une présentation du ou des manuscrits 
utilisés, ainsi que la traduction anglaise d’extraits 
de l’œuvre choisie. À la fin de chaque chapitre, une 
bibliographie détaillée complète la présentation. 
L’ouvrage comprend un index des citations bibliques 
et coraniques, ainsi qu’un index des noms et des lieux 
cités, ce qui rend l’ouvrage fort commode à utiliser.

Le corpus de textes couvert par l’anthologie est 
vaste : apologies, controverses, traductions, poésie, 

traités d’ascétique et de mystique, ouvrages de réfu-
tation, hagiographie, récits de voyages. On peut les 
regrouper en trois ensembles : des traités d’apologie 
ou de controverse avec les religions non-chrétiennes, 
et spécialement avec l’islam ; des textes de théologie, 
de réfutation des hérésies, et d’hagiographie ; et enfin 
des œuvres traitant de problématiques internes aux 
Églises. 

Le premier ensemble, celui des traités apologé-
tiques et des controverses, est représenté par quatre 
auteurs, qui s’adressent en priorité aux fidèles de 
leurs Églises, dans un contexte de confrontation avec 
l’islam. Ces auteurs s’efforcent de reformuler la foi 
chrétienne en tenant compte, autant que possible 
et sans compromis, de l’univers culturel de l’islam. 
Ils font preuve d’une bonne connaissance du Coran, 
qu’ils citent souvent, et d’une excellente maîtrise de 
la langue arabe. 

Le texte le plus ancien date du viiie siècle. Il 
s’agit d’une « Apologie de la foi chrétienne », écrit 
anonyme, sans doute rédigé par un moine du monas-
tère de Sainte-Catherine au Sinaï. Il est présenté et 
partiellement traduit par Mark Swanson. Ce texte 
représente une première élaboration d’un discours 
chrétien prenant au sérieux les objections coraniques 
à la Révélation chrétienne. L’auteur y développe une 
apologie du christianisme comme vraie religion, 
thème qui sera souvent repris par la suite dans les 
controverses avec l’islam.

John Lamoreaux, nous introduit à l’œuvre de 
Théodore Abū Qurra, évêque de Harran et théo-
logien du début du ixe siècle par un texte parfois 
appelé « le théologien autodidacte » et faisant partie 
d’un « Traité sur l’existence de Dieu et de la vraie 
religion ». Comment identifier la « vraie religion » ? 
Pour répondre à cette interrogation, Théodore met 
en œuvre une « théologie naturelle » qui consiste à 
partir des données de la nature humaine et de la rai-
son, et à confronter les acquis de cette démarche avec 
les enseignements de différentes religions : paganisme 
néo-platonicien, religion des mages, des samaritains, 
mais aussi groupes manichéens et marcionites, et 
enfin religion juive et musulmane. 

Le troisième ouvrage de cette catégorie traite 
d’une controverse attribuée au moine Abraham de 
Tibériade avec l’émir ‘Abd al-Raḥmān al-Ḥāshimī à 
Jérusalem, sans doute rédigée dans la première moitié 
du ixe siècle. Elle reflète une excellente connaissance de 
la langue et de l’histoire arabe, emploie des expressions 
coraniques et fait de nombreuses citations du Coran 
et de hadiths. L’apologétique développée est à la fois 
prudente et offensive, mêlée d’éléments hagiogra-
phiques. L’ouvrage est présenté par Krizstina Szylagyi. 

La « Lettre à un ami musulman » de Paul 
d’Antioche, évêque de Sidon, date sans doute de la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Noble Samuel, Treiger Alexander (eds.): The Orthodox Church in the Arab world 700-1700. An anthology of sources., recensé par Salim Dermarkar
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 121

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

première moitié du xiiie siècle. La lettre utilise un 
scénario fictif qui met en scène une transmission 
par Paul à son ami musulman, de l’avis de byzantins 
qu’il aurait rencontrés et qui lui font part de leur 
compréhension de l’islam, de son Prophète, et du 
Coran. Il permet à Paul de développer une apologie 
indirecte du christianisme dans un langage informé 
et respectueux des caractéristiques de l’islam. La 
tonalité est celle de la médiation, dans une perspec-
tive de paix entre croyants chrétiens et musulmans. 
La lettre recevra une réponse argumentée du juriste 
musulman Shihāb al-Dīn Aḥmad ibn Idrīs al-Qarāfī. 
La présentation et la traduction de la lettre sont 
assurées par Sidney Griffith.

Le second ensemble, qui traite de théolo-
gie, d’hagiographie et de réfutation des hérésies, 
comprend cinq auteurs. L’islam y est également 
présent, mais comme faisant partie d’un ensemble 
religieux beaucoup plus vaste et davantage représen-
tatif de la diversité religieuse de l’aire considérée, à 
la jonction de plusieurs cultures et de plusieurs tra-
ditions. L’intention est celle de la consolidation de la 
vraie foi, par la formulation en arabe d’une théologie 
intégrant les apports patristiques et philosophiques 
grecs et orientaux, par la diffusion de traités ascé-
tiques et mystiques, et par l’exemple des martyrs.

La tradition arabe orthodoxe a retenu la mé-
moire de nombreux saints locaux. John Lamoreaux 
nous présente trois documents hagiographiques du 
ixe siècle décrivant le martyre de musulmans ayant 
confessé la foi chrétienne. La Passion d’Antoine Rawh 
relate la conversion d’un noble quraychite à la foi 
chrétienne, sa confession de foi devant le calife al-
Rachīd, et sa décapitation à Raqqa. Le second saint 
est un chrétien de Najran, converti à l’islam, Qays 
ibn Rabi‘ al-Ghassānī. Après des années de razzias, il 
revient à la foi chrétienne et prend le nom de ‘Abd al 
Masīḥ, devient moine puis abbé au Sinaï, avant d’être 
reconnu al-unwan par ses anciens compagnons et 
décapité. Le troisième récit, qui contient davantage 
d’éléments folkloriques, relate la conversion d’un 
musulman neveu d’un émir de Syrie. Après un pas-
sage à Jérusalem et au Sinaï, il revient confesser sa foi 
devant l’émir, et subit le martyre.

Avec la chronique Kitāb d’Agapios de Manbij 
(Mabbūǧ), nous abordons le genre de la chronique 
historico-religieuse depuis Adam jusqu’à l’an 93. Ce 
texte est composée de chronologies bibliques, de 
passages historiques, de repères philosophiques 
et techniques comme de récits folkloriques. Elle 
se caractérise par une longue digression à propos 
de la supériorité de la traduction de la Bible de la 
Septante sur celle en vigueur dans le milieu syriaque 
(la Peshitta), réalisée à partir d’un original hébreu que 
l’auteur dit intentionnellement corrompu. L’auteur 

est présenté par John Lamoreaux, qui assure égale-
ment la traduction d’un extrait du Kitāb al-unwan.

Évêque et poète, Sulaymān al-Ghazzī occupe 
une place singulière dans la littérature chrétienne 
arabe. Son Dīwān reflète les turbulences du milieu 
palestinien du xie siècle, confronté aux excès du 
calife fatimide al-Ḥākim bi Amr Illāh, et propose une 
réfutation des hérésies chrétiennes et une défense de 
la théologie de l’Incarnation. Sulaymān al-Ghazzī est 
également l’auteur d’œuvres en prose, l’ensemble de 
ses œuvres est édité en arabe par Mgr Neophytos 
Edelby. Il est présenté dans ce livre par Samuel Noble.

Samuel Noble nous présente également ‘Abd 
Allāh b. al-Faḍl al-Antakī, traducteur, philosophe 
et théologien maîtrisant le grec et l’arabe, et repré-
sentatif de la rencontre de l’hellénisme byzantin 
et de l’hellénisme du califat islamique au xie siècle 
dans la Syrie du Nord. Traducteur en arabe de Jean 
Chrysostome, Grégoire de Nysse, Jean Damascène, 
Maxime le Confesseur et Isaac le Syrien, il emploie ces 
nombreuses sources patristiques ainsi que des écrits 
philosophiques grecs et musulmans pour rédiger un 
ouvrage philosophique et théologique éclectique 
appelé Kitāb al-Manfa’a (livre bénéfique). Deux essais 
d’ibn al-Faḍl sont traduits dans le livre. Dans le pre-
mier essai, il s’emploie à réfuter le déterminisme, ainsi 
que l’idée de Dieu comme origine du mal, et plaide 
pour le libre arbitre et la divine providence. Le second 
essai est une réfutation de l’astrologie.

« Le Paradis Noétique » est une œuvre anonyme 
grecque qui nous est connue uniquement par sa tra-
duction arabe. Rédigée dans le milieu des monastères 
palestiniens autour du viiie siècle, elle a sans doute 
été traduite en arabe dans la région d’Antioche au 
xe siècle. C’est un traité allégorique d’ascétique et de 
mystique, basé sur la mise en perspective d’un double 
Paradis et d’une double chute, ajoutant au Paradis 
terrestre et à la chute corporelle, un Paradis spirituel 
et la chute du « nous » spirituel. Il faut « labourer » la 
terre du cœur pour que le « nous » devienne ce miroir 
poli qui reflète la lumière divine. Le texte s’inspire 
d’Évagre le Pontique et de sa description des étapes 
de la vie spirituelle : praktike pour se libérer des pas-
sions, puis gnostike pour atteindre la contemplation 
de la lumière trinitaire. Quatre extraits de cette œuvre 
sont traduits et présentés par Alexander Treiger.

Le troisième ensemble s’emploie à dénoncer 
certaines insuffisances et à remédier aux problèmes 
auxquels ces églises sont confrontées. Il comprend 
trois auteurs.

Agathon de Homs, laïc d’Antioche nourri de 
culture grecque et arabe, est appelé à devenir évêque 
d’Emèse au lendemain du schisme de 1054, fonction 
dont il démissionnera à la suite de difficultés avec 
son clergé. Il pointe dans son « Exposé sur la foi et 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Noble Samuel, Treiger Alexander (eds.): The Orthodox Church in the Arab world 700-1700. An anthology of sources., recensé par Salim Dermarkar
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 122

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

sur le mystère du sacerdoce » les irrégularités et la 
simonie qui entachent certaines hautes fonctions 
ecclésiastiques dans son diocèse, et s’attache à définir 
les critères d’un sacerdoce et d’un épiscopat authen-
tiques. Sa critique d’évêques contemporains attachés 
à amasser des richesses et à vivre dans le luxe, après 
avoir acheté leur charge, est acerbe. Des extraits de 
cet exposé sont traduits en anglais pour la première 
fois par Alexander Treiger.

Avec le patriarche Makarios ibn al-Zaïm, nous 
découvrons au xvie siècle la nécessité de remédier 
à l’ignorance religieuse des fidèles et aux difficultés 
financières de l’Église sous la domination ottomane. 
En complément au long voyage qu’il va entreprendre 
en Moldavie, en Valachie et en Russie, en terres 
orthodoxes susceptibles de l’aider, avec son fils Paul 
d’Alep, le patriarche va demander de l’aide au Pape et 
au roi de France. Quatre extraits de son œuvre sont 
traduits et présentés par Nicolaj Serikoff. Les trois 
premiers extraits traitent de questions liturgiques, 
le quatrième est la seconde lettre adressée par le 
patriarche à Louis XIV.

Le dernier chapitre de l’ouvrage est consacré à 
Paul d’Alep et au minutieux journal de voyage qu’il a 
tenu en accompagnant son père, le patriarche Maka-
rios ibn al-Zaïm, pendant sept ans dans les principau-
tés roumaines et en Russie. Bien que ce journal ait 
fait l’objet d’une édition partielle et d’une traduction 
dans la Patrologia Orientalis, il n’en existe pas à ce jour 
d’édition critique ni de traduction complète. Il est 
présenté et partiellement traduit par Ioana Fedorov. 
Les passages présentés relatent la rencontre avec le 
Prince Lupu en Moldavie, avec le Tsar Alexis et le 
patriarche Nikon à Moscou, et traitent de questions 
religieuses comme la disponibilité de traductions de 
livres liturgiques et la peinture d’icônes.

En conclusion, cet ouvrage innovant est aussi 
bien destiné à des spécialistes qu’à des lecteurs 
curieux de se familiariser avec la pensée arabe chré-
tienne au contact de l’islam. Il devrait retenir égale-
ment l’attention des spécialistes de l’islam. Il reste à 
souhaiter que les diverses traductions françaises de 
ces œuvres, souvent partielles et disponibles dans 
des publications d’accès difficile, fassent l’objet d’une 
édition critique.

Salim Dermarkar

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Noble Samuel, Treiger Alexander (eds.): The Orthodox Church in the Arab world 700-1700. An anthology of sources., recensé par Salim Dermarkar
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

