
	 BCAI 30	 116

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Bornet �Philippe et Gorshenina Svetlana (éds.),  
L’orientalisme des marges :  
éclairages à partir de l’Inde et la Russie.

Université de Lausanne,  
Revue Études de lettres, 2-3, 2014. 
414 pages. 
ISBN : 978-2-940331-35-2

Ce volume, publié par l’université de Lausanne, 
réunit les actes d’un colloque organisé en mai 2013, 
qui résultait lui-même d’une circonstance particu-
lière : la fusion au sein de la faculté des lettres des 
sections des langues et civilisations slaves et des lan-
gues et civilisations orientales. Elle a donné naissance 
à une nouvelle section de langues et civilisations 
slaves et d’Asie du sud. Ces évènements ont donc 
fourni un prétexte pour revisiter différentes perspec-
tives récemment développées au sein des sciences 
sociales, au premier chef de celle d’orientalisme et 
de marginalité, qu’il n’est pas possible de dissocier 
de celle de centralité. Après une courte préface, le 
volume s’ouvre par une introduction conséquente 
d’une soixantaine de pages rédigée par les éditeurs. 
Les quatorze contributions traduisent une certaine 
asymétrie dans l’approche comparative entre l’Inde 
et la Russie. En effet, seulement quatre sont dévolues 
à l’Inde contre dix à la Russie. Sans doute faut-il y voir 
un reflet des enseignements dispensés à l’université 
de Lausanne, puisque onze des dix-sept contributeurs 
font partie du corps enseignant de l’université.

Les contributions sont réparties en trois sec-
tions : la création des savoirs aux confins des empires, 
centralité des marges et transgresser les marges. 
Faisant le choix de ne pas faire le catalogue de ces 
contributions, je préfère discuter l’introduction, ainsi 
qu’une contribution qui est en rapport avec mon aire 
culturelle de spécialisation, c’est-à-dire l’Asie du sud. 
L’introduction porte sur les « zones marginales des 
études postcoloniales » et elle commence par une 
présentation des regards réciproques Russie-Inde. 
Ce premier décentrement contribue à combler une 
lacune dans les études postcoloniales qui sont lar-
gement restées centrées sur les puissances d’Europe 
occidentale, à commencer par la Grande-Bretagne et 
la France. L’un des enjeux de cette partie est cepen-
dant bien de démontrer que le rapprochement des 
deux sections des langues et civilisations slaves et des 
langues et civilisations orientales n’est pas totalement 
artificiel. Les auteurs rappellent donc que l’intérêt des 
Russes pour l’Inde a commencé, comme en Europe 
occidentale, par une approche linguistique visant à 
établir la parenté du russe et du sanscrit, ce qui corro-
borait chemin faisant l’appartenance du russe - voire 
des Russes - à l’ensemble indo-européen. 

Les auteurs indiquent ensuite que l’intérêt des 
Indiens pour la Russie s’est d’abord exprimé au sein 
d’échanges personnalisés. À cet égard, une personna-
lité fascinante peut apparaître comme la métaphore 
même de ces regards, mais dans un sens surtout, celui 
de la Russie vers l’Inde. Il s’agit bien sûr de Madame 
Helena Blavatsky, sur laquelle je reviendrai à travers 
la contribution que Maya Burger consacre à la théo-
sophie dans ce volume. Ils signalent également des 
relations d’individu à individu, avant la Révolution, 
comme les fameux échanges épistolaires entre Tols-
toï et Gandhi. Nonobstant ces points, l’orientalisme 
russe se développe parallèlement à l’impérialisme 
russe, ce qui explique que l’intérêt des orientalistes 
russes se focalise sur l’Asie centrale plutôt que sur 
l’Inde. Puis, après la Révolution, Rabindranath Tagore 
se rend à Moscou en 1930 où « il dit son admiration 
du système éducatif russe » (p. 25). Enfin, Nehru crée 
dans les années 1960 un Centre de russe et d’études 
centrasiatiques. 

La difficulté de la mise en miroir des regards 
réciproques Russie-Inde n’est pas sous-estimée par 
les auteurs qui vont jusqu’à la qualifier dans un sous-
titre de « mise en parallèle d’incomparables » (p. 27). 
Ils se tournent ensuite vers la question de l’orienta-
lisme proprement dit à travers l’analyse de l’impact 
de l’œuvre d’Edward Saïd en URSS, mais également 
et en fait surtout, sur les études indiennes et sud-
asiatiques. Suit une analyse récapitulative des grands 
courants et de leurs avancées avec, il faut le noter, une 
relative minimisation d’un mouvement intellectuel 
de premier plan : les Subaltern Studies. Ces études 
« subalternistes » sont certes bien mentionnées, mais 
assez tardivement (p. 48) alors qu’on y pense très tôt, 
et sans doute aurait-il fallu leur consacrer un peu plus 
d’espace. Cependant, le principal apport de cette 
introduction réside sans conteste dans la réflexion qui 
est proposée sur l’orientalisme des marges et sous-ti-
trée « Construire un comparable » (p. 44), qui répond 
bien entendu au précédent mentionné ci-dessus. 

La discussion porte donc surtout sur les catégo-
ries de centre et de marge. Elles sont certes aléatoires 
puisque que des marges peuvent l’être par rapport 
à un centre, mais elles peuvent être un centre par 
rapport à d’autres marges. Dans le cas présent, ces 
catégories sont pertinentes dans la mesure où elles 
sont positionnées dans le cadre d’un centre localisé 
en Europe occidentale, et appréhendées à travers 
ses entreprises coloniales. Le cas de l’Inde est par 
conséquent paradigmatique. Pour les auteurs, la 
thématique des marges dans le contexte indien, ou 
de son équivalent, la périphérie, se décline en plu-
sieurs points : les acteurs indiens qui furent souvent 
marginalisés par rapport à la métropole britannique ; 
les zones limitrophes de l’Inde comme le Pakistan, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Bornet Philippe, Gorshenina Svetlana (éds.): L’orientalisme des marges : éclairages à partir de l’Inde et la Russie., recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 117

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

le Bangladesh ou le Népal ; et les relations entre les 
groupes marginalisés et les groupes « majoritaires ». 
Ils observent également que l’anthropologie des 
marges a exploré de nouvelles thématiques, comme 
les groupes marginalisés au sein d’espaces marginaux, 
ainsi que les pratiques quotidiennes des groupes 
transnationaux et la question des présences fémi-
nines. Ils soulignent avec raison que le développe-
ment des études sur les marges a démontré qu’elles 
ne pouvaient plus être envisagées seulement comme 
totalement à la remorque des centres, mais comme 
« un creuset propre d’invention et de créativité et 
(qu’elles) deviennent finalement – en raison de ce 
potentiel – centrales » (p. 49).

J’en arrive maintenant à la contribution de Maya 
Burger intitulée « Marge ou centre ? Où chercher la 
vérité ? L’orientalisme d’une Russe en Inde : Helena 
Petrovna Blavatsky » (p. 297-322). Cette contribu-
tion me paraît significative à cause, comme je l’ai 
déjà écrit, de la figure même de Madame Blavatsky, 
qui peut sembler être une synthèse de ces regards 
réciproques, mais surtout parce que le rôle joué par 
la Société Théosophique dans la reformulation des 
religions sud-asiatiques par les Sud-Asiatiques reste 
largement sous-évaluée dans la recherche (1). Maya 
Burger commence par rappeler que The Theosophist, 
la revue dont Madame Blavatsky était la rédactrice 
en chef, était autant lu par les Indiens que par les 
Européens. Dans un contexte où les missionnaires 
chrétiens avaient tout fait pour dévaloriser, si ce n’est 
ridiculiser, les religions comme l’hindouisme et l’islam, 
l’approche mise en œuvre par les théosophes consi-
dérait au contraire qu’en Inde se trouvait la source 
de la sagesse primordiale vers laquelle l’humanité 
devait retourner. 

Tout à fait novateur dans une époque qui 
voyait l’apogée de la colonisation, The Theosophist 
associait largement les Indiens à l’écriture des 
articles : 155 indiens contre 114 occidentaux sur 
les 559 articles publiés les trois premières années 
(p. 307-308). Compte tenu de ces éléments, on reste 
confondu par le peu de travaux qui sont consacrés 
à la Société Théosophique et à Madame Blavatsky 
elle- même. Le siège de la Société Théosophique 
sera établi en Inde, d’abord à Bombay puis à côté de 
Madras. Helena Blavatsky ira jusqu’à s’associer, certes 
pendant une durée limitée, à des acteurs de premier 
plan du revivalisme que connaît l’hindouisme en ce 

(1)  Je me permets de renvoyer à ma contribution « The New 
Elite and The Issue of Sufism: A Journey from Vedanta to Theos-
ophy in colonial Sindh », in Dr. Muhammad Ali Shaikh (comp.), 
Sindh Through the Centuries II. Proceedings of the 2nd International 
Seminar Held, at Karachi in March 2014, by Sindh Madressatul 
Islam University, Karachi, SMI University Press, pp. 215-231.

dernier quart du xixe siècle. L’un des passages les plus 
captivants de la contribution de Maya Burger est celui 
qu’elle consacre aux relations entre Helena Blavatsky 
et Dayanand Saraswati, le fondateur de l’Arya Samaj, 
qu’il créa en 1875, la même année que la Société 
Théosophique… Helena Blavastsky et Dayanand 
Saraswati partagent l’idée que les Vedas constituent 
la source de la religion indienne. Ils y recèlent une 
sagesse que l’Occident a perdue. La religion indienne 
est celle qui est restée la plus proche du savoir pri-
mordial de l’humanité.

Mais c’est justement sur l’interprétation des 
Védas que surgira la discorde qui les fera s’éloigner, 
puis se détester. Maya Burger explique que dans leurs 
échanges épistolaires, ils avaient prévu d’amalgamer 
les deux sociétés. Mais progressivement, Helena Bla-
vatsky considère que l’Arya Samaj est un département 
de la Société Théosophique, alors que, de son côté, 
Dayanand Saraswati écrit à un correspondant que la 
Société Théosophique est devenu une branche de 
l’Arya Samaj. Blavatsky instrumentalise par ailleurs 
Saraswati, en alléguant que lui, un yogi, a rencontré 
les mahatmas, les « grandes âmes » qui détiennent 
la sagesse primordiale, ce qui constitue donc une 
preuve de leur existence. Pour ce qui concerne les 
Védas, Blavatsky voyait en eux une expression de 
la sagesse primordiale de l’humanité qui n’était 
donc pas réductible à une religion donnée, ni à une 
culture donnée. En outre, elle était le bien commun 
de l’humanité. Pour Saraswati au contraire, les Védas 
constituaient une émanation des Aryas et ils expri-
maient et incarnaient l’âme indienne et hindoue.

On aura compris que cet ouvrage sur l’orien-
talisme des marges propose une réflexion féconde 
en éclairant des aspects de cette rencontre entre 
Occident et Orient, qui sont restés méconnus, ou 
sous-estimés. En outre, loin de se référer à un passé 
lié au colonialisme, il peut proposer des pistes qui 
n’ont pas encore été défrichées. Comme Maya Burger 
l’écrit dans sa conclusion : « L’orientalisme des marges 
est un outil conceptuel pour articuler et réfléchir sur 
les liens interculturels » (p. 319). 

Michel Boivin 
CNRS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Bornet Philippe, Gorshenina Svetlana (éds.): L’orientalisme des marges : éclairages à partir de l’Inde et la Russie., recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

