
	 BCAI 30	 113

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Phillips �Kim M.  
Before Orientalism. Asian peoples and Cultures 
in European Travel Writing, 1245-1510.

Philadelphie, University of Pennsylvania Press, 
2014, 
ISBN : 978-0-8122-4548-6

L’ouvrage reprend le thème de « l’autre » dans la 
culture médiévale au miroir de l’Asie lointaine (c’est-
à-dire au-delà de l’Orient des croisades) à travers 
un corpus relativement exhaustif (sont passés en 
revue les textes de Jean de Plancarpin, Guillaume de 
Rubrouck, Ricold de Montecroce, Marco Polo, Jean 
de Marignolli, Jean de Joinville, Héthoum de Korykos, 
Odoric de Pordenone, Jordan Catala de Séverac, 
Jean de Marignolli, Jean de Mandeville, Ruiz Clavijo, 
Jean Schiltberger, Niccolò de Conti ou la lettre du 
Prêtre Jean). L’auteur commence par une réflexion 
d’ensemble sur le concept d’« orientalisme » (ch. 1), 
puis présente son corpus et les contacts médiévaux 
avec l’Asie dans un court chapitre de synthèse (ch. 2). 
Il prolonge ensuite sa démarche dans un chapitre 
dédié à la question du « travel writing » (ch. 3), qui 
cherche à démontrer qu’il est pertinent de parler de 
littérature de voyage médiévale même si les carac-
téristiques sont différentes de celles de la littérature 
moderne (le « moi » est généralement peu présent). 
L’auteur affirme surtout que les auteurs médiévaux, 
tout en construisant progressivement une identité 
européenne, avaient une curiosité pour l’ailleurs et 
une absence de sentiment de domination qui les dis-
tinguent des auteurs « modernes » et « colonialistes ». 

Cette thèse est ensuite déclinée à travers une 
suite de chapitres thématiques sur les descriptions de 
la nourriture, des femmes, de l’urbanité (« civility ») et 
du corps (ch. 4-8). Cette déclinaison d’études permet 
à l’auteur d’arriver à la très surprenante conclusion se-
lon laquelle il y aurait eu une multiplicité de réponses 
et de manières de percevoir l’Asie (p. 199 : « these 
ranged from the pragmatic through the stigmatizing 
to the wondering and in some instances awestruck »), 
multiplicité d’attitudes qu’il convient d’opposer à 
une modernité définie par son « turn to imperialism 
and colonisalism » à partir du xve siècle, ouvrant la 
porte à une vision du monde marquée par un senti-
ment monolithique d’ethnocentrisme (p. 200 : « The 
outlook generated by European economic and political 
dominance (…) from the eighteenth to mid-twentieth 
century was overwhelmingly Eurocentric » – l’auteur 
ne parle jamais que d’Europe et d’Européens, mais 
ne faudrait-il pas, si l’on veut dénoncer l’ethnocen-
trisme moderne, élargir et dire « occidental », pour 
y inclure à part entière les Américains du Nord, les 
Australiens et les Néo-Zélandais, lesquels n’auraient 

d’ailleurs pas hésité, plus encore que les Européens, 
à se définir comme « white »?). De la sorte, l’auteur 
peut confirmer son postulat de départ sur le fait que 
les Européens ne ressentaient pas de sentiment de 
supériorité au Moyen Âge, n’avaient pas de projet 
colonial, et conclure que les Européens du Moyen 
Âge avaient une « wilingness to learn and be impressed 
that we have sometimes missed » (l’auteur ne précise 
pas davantage à qui fait référence le « we »). Ce faisant, 
l’auteur réfute la validité d’une lecture « orientaliste » 
à la Edward Said et termine par un vibrant appel à 
développer un nouveau champ d’études médiévales, 
les « precolonial studies » (p. 200-201) : « In relation 
to European history, such efforts could be gathered 
under a new heading : “ precolonial studies” (…). The 
focus of precolonial studies would not be so much on 
Europe’s minor place in a global setting dominated 
by Mongolia or China, but rather on the diversity of 
its responses to foreign peoples before it had to justify 
colonial hegemony. ».

L’ouvrage de Kim M. Philipps est honnête, bien 
écrit, son corpus est cohérent et avec une certaine 
densité qui évite généralement les erreurs et limite 
les surinterprétations abusives. On ne peut que 
souscrire à la théorie d’ensemble de l’ouvrage, celle 
de la diversité des réactions médiévales face à l’Asie, 
qu’il est impossible de classer en bloc comme « colo-
niales » ou « orientalistes ». Mais, en même temps, 
l’ouvrage relève plus d’une étude littéraire que d’un 
travail historique approfondi et le résultat relève 
d’une quasi-évidence : on ne s’étonnera guère que 
l’Europe des xiiie-xve siècles, menacée en son cœur 
par les Mongols puis les Ottomans, et encore loin 
de pouvoir dominer les autres continents, n’ait pas 
encore été en mesure d’avoir les mêmes certitudes 
qu’au xixe siècle, ce que l’auteur constate d’ailleurs 
dès les premières pages (p. 15-16). Même la critique 
de l’utilisation dans le champ médiéval d’une notion 
d’orientalisme sur laquelle il y aurait beaucoup à dire, 
critique donnée pour le grand acquis de l’ouvrage, a 
quelque chose d’abusif. En effet, si l’auteur s’appuie 
sur une phrase rapide d’Edward Said pour amor-
cer sa démonstration (p. 23 : « Islam excepted, the 
Orient for Europe was until the nineteenth century 
a domain with continuous history of unchallenged 
Western dominance » – mais il est clair qu’Edward 
Said pensait ici à la domination coloniale depuis 
Christophe Colomb et Vasco de Gama, sans se poser 
davantage de questions), la réalité est que de toute 
manière Edward Said avait construit son étude sur 
le xixe siècle sans s’intéresser aucunement au Moyen 
Âge. Mais ce n’est dans le fond même pas tellement 
à Edward Said que répond l’auteur qu’à certains de 
ses épigones qui ont repris les formules de ce dernier 
pour les appliquer de manière abusive et souvent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Phillips Kim M.: Before Orientalism. Asian peoples and Cultures in European Travel Writing, 1245-1510., recensé par Thomas Tanase
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 114

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

politiquement intéressée à peu près n’importe quel 
sujet et n’importe quelle époque. 

C’est ici qu’on peut apprécier les qualités de 
l’ouvrage, et ses limites. On ne peut que remercier 
l’auteur (p. 56) de vouloir convaincre son public qu’il 
est abusif d’écrire, comme l’a fait Mary Campbell, que 
le « spectre » de l’« American holocaust » hante la 
littérature géographique médiévale et en particulier 
Marco Polo (encore qu’il soit légitime de s’interro-
ger à propos de l’influence de cette littérature sur 
Christophe Colomb et ses successeurs – mais la 
question de la destruction des populations indiennes 
demande une approche nuancée que n’aide guère 
une expression comme « american holocaust ») ou, 
comme l’a écrit un certain Syed Mazurul Islam, que la 
« machine for othering » de Marco Polo est un précur-
seur du « racisme impérialiste moderne » (mais Kim 
Phillips évite de rappeler ici – oubli ou diplomatie- 
que les remarques effectivement racistes que l’on 
peut trouver chez Marco Polo au sujet de l’Afrique, 
que le Vénitien n’a jamais vue, sont en partie l’écho 
des récits des navigateurs venus des terres d’islam, 
arabes ou persans). Toutefois, le fait de s’inscrire 
dans cet horizon bibliographique et d’y trouver ses 
références principales, limite évidemment de manière 
notable l’apport de l’ouvrage pour des lecteurs un 
peu plus informés. Before Orientalism étudiera ainsi 
tous les thèmes à la mode dans ce genre d’ouvrages, 
thèmes dont on ne sait d’ailleurs plus très bien s’ils 
expriment les constructions mentales médiévales 
ou celles de notre époque : « othering », « gender », 
« femininities », « polygynous household », « bodies », 
« sodomy », pourtant dans ce dernier cas un « missing 
motif », admet l’auteur, mais qu’il ne pouvait laisser 
de côté et dont il nous apprend au passage (p. 139) 
que pour les anciens Hébreux ou les chrétiens du 
haut Moyen Âge « it more often signaled breach of 
obligations of hospitality (l’auteur ne précise pas dans 
quel sens) than sexual transgression ».

Cette perspective organise dès lors tout 
l’ouvrage. Tout à sa volonté de montrer l’image glo-
balement positive de l’Asie chez les Européens de 
l’époque, l’auteur cherchera à montrer que toutes ces 
descriptions sont principalement une construction 
imaginaire, laissant de côté tout ce qui relève de la 
rencontre avérée entre les populations asiatiques et 
les voyageurs européens et ce qu’elle a pu enseigner 
à ces derniers. Le chapitre sur les pratiques alimen-
taires (ch. 4), qui souligne très justement que l’acte de 
partager la nourriture est un des liens sociaux les plus 
fondamentaux, prouve que les modes alimentaires 
des Mongols, des Chinois ou du monde indien sont 
décrits dans les textes de manière très différente, ce 
qui n’est pas vraiment une révélation renversante. 
Pour le reste, l’analyse se contente de quelques 

remarques rapides sur l’anthropophagie comme 
fantasme européen (pourtant, p. 94, l’anthropopha-
gie tibétaine n’est pas un fantasme remontant au 
mythe de Chronos mais une pratique attestée, quant 
à l’usage de crânes comme coupe, il s’agissait d’une 
habitude depuis longtemps connue aux peuples 
européens), ce qui permet d’aboutir à l’idée que les 
Européens projetèrent leurs manques alimentaires 
sur l’ailleurs, une idée qui était déjà au centre en 1977 
de l’article célèbre de Jacques le Goff sur l’Occident 
médiéval et l’océan Indien (que l’auteur semble 
oublier ou ne pas connaître). La valorisation de la 
sexualité montre une approche positive des popu-
lations asiatiques par nos auteurs médiévaux (ch. 6) 
même si, de manière toujours aussi surprenante, la 
description des femmes mongoles et des femmes 
chinoises diffère (ch. 5). Les femmes mongoles sont 
présentées comme de redoutables guerrières, une 
pure construction mythologique pour l’auteur, sur le 
modèle des Amazones, comme le montre l’histoire de 
la fille de Qaidu, « Aigiaruc » (Ai-yaruq), racontée par 
Marco Polo – une histoire sans doute due largement 
aux déformations introduites par le ghostwriting de 
Rusticello (un thème à vrai dire éculé et qui ne rend 
pas justice à l’apport de Rusticello). Pourtant, l’auteur 
sait bien que Rashid ad-Din rapporte cette même his-
toire et que la plupart des spécialistes retiennent son 
authenticité. L’histoire comporte bien entendu une 
part de réécriture, qu’il est tout à fait légitime d’évo-
quer (encore que le récit de Rashid ad-Din montre 
que la réécriture de Rusticello n’a pas grand-chose à 
voir dans l’affaire). Mais ce n’est pas la même chose 
que de faire de l’histoire d’Aigaruc une invention 
occidentale parce qu’une lecture gender de l’Histoire 
secrète des Mongols (sans référence à des études pré-
cises) a convaincu l’auteur que « The Secret History 
demonstates that contemporary Mongolian society 
could be quite anti-feminine » et donc ne pouvait 
accorder un tel statut à ses femmes (p. 105). De la 
même manière, l’auteur sait bien que Marco Polo ou 
Odoric de Pordenone font référence à la modestie des 
femmes chinoises, et sont même capables, au moins 
dans le deuxième cas, de faire référence à la pratique 
des pieds bandés. Mais cela ne l’empêche pas de 
s’étonner du peu d’importance donnée aux femmes 
du peuple par les auteurs médiévaux et de conclure, 
en contradiction avec ce qui vient d’être dit, volontai-
rement minimisé, que les « femmes chinoises » (dans 
cette catégorie l’auteur place d’ailleurs également 
les Indiennes ou les femmes du Badakhshan, dans 
l’Afghanistan d’aujourd’hui) seraient uniquement 
décrites comme sexuellement attractives, description 
qui témoignerait d’une construction fantasmatique 
d’origine occidentale qui aurait ignoré le modèle 
chinois de l’épouse sage et obéissante. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Phillips Kim M.: Before Orientalism. Asian peoples and Cultures in European Travel Writing, 1245-1510., recensé par Thomas Tanase
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 115

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

La mise en parallèle de la description de la 
Khanbaliq de Qubilai de Marco Polo et de la des-
cription à la même époque de Milan par Bonvesin 
della Riva (p. 154-159) montre pour l’auteur que la 
description de Marco Polo renverrait plus à une cité 
idéale européenne qu’à une ville réelle, parce que, 
comme Bonvesin, Marco Polo présente Khanbaliq 
comme une ville avec une forme délimitée (carrée 
pour Khanbaliq, ronde pour Milan), des murailles, 
des portes, des places et une population importante. 
Reste à savoir s’il était possible de décrire une ville 
chinoise de l’époque sans parler de ses murailles, de 
ses portes, de ses rues ou de la population – pour ne 
pas parler des informations précises de Marco Polo 
recoupées par les sources chinoises. Enfin (ch. 8), les 
hommes du Moyen Âge, sensibles à la différence phy-
sique, n’auraient cependant pas eu de vision raciste, 
faute d’avoir une conception pseudo-scientifique 
de la race, et auraient abordé les « corps » étrangers 
de manière plus ouverte que les hommes modernes. 
Ils auraient eu une vision plus culturelle que raciste 
de la différence. Là aussi, ce chapitre combine une 
démonstration qui relève de l’évidence (l’absence 
d’une pensée raciste moderne, dont la définition est 
justement d’être… moderne, donc post-médiévale) 
avec un passage en revue rapide évitant de s’attarder 
sur les points plus litigieux (par exemple les préjugés 
en général très négatifs sur le physique des Mongols).

Les auteurs cités ou une rapide consultation des 
notes permettent de constater que la bibliographie 
utilisée est presque exclusivement de langue anglaise, 
en dehors de la référence à quelques titres essen-
tiels, mais peu utilisés, alors que le sujet appelle à la 
maîtrise d’une très vaste bibliographie en allemand, 
français et italien. Pour n’en rester qu’aux références 
les plus fondamentales, on pensera aux travaux de 
Felicitas Schmieder ou Folker Reichert (cités mais 
non utilisés), à ceux de Patrick Gautier Dalché sur « le 
regard géographique » (sujet pourtant de l’ouvrage 
de Kim Phillips) ; les seuls auteurs effectivement 
utilisés sur Marco Polo seront John Larner et John 
Critchley, certes importants, mais qui ne peuvent 
suffire (Stephen Haw, donné en bibliographie, semble 
peu utilisé, sans doute parce que sa perspective – la 
précision des informations sur la Chine de Marco 
Polo – s’accorde mal avec l’ange d’étude abordé). 
Sur les Mongols, de Rachewiltz, David Morgan, Peter 
Jackson (qui a pourtant traité le thème étudié par 
Kim Philipps de manière très informée), Thomas 
Allsen sont cités mais pas ou peu utilisés. Sur la Chine 
l’auteur n’utilise que les travaux en effet importants 
de Patricia Ebrey sur les femmes, sans doute connus 
parce qu’ils font référence sur la question du genre, 
mais sans que cela n’amène l’auteur à s’intéresser 
davantage aux travaux sur la Chine de l’époque. On 

comprend à l’aune de cette bibliographie l’appel final 
aux postcolonial studies, ignorant des décennies de 
travaux sur la colonisation au Moyen Âge (mais il 
est vrai que ces travaux, plutôt que de décliner une 
énième fois le thème de l’orientalisme à travers la 
critique de quelques textes littéraires se donnent la 
peine d’étudier des thèmes autrement plus denses 
comme la formation des pouvoirs politiques ou bien 
les échanges économiques et culturels). 

A force de faire une critique littéraire à l’aune 
des débats à la mode, l’ouvrage finit ainsi par faire 
une suite d’études quelque peu impressionnistes et 
manquant de consistance. Parce que les Européens 
ne décrivaient pas toujours les populations asiatiques 
de manière négative et parce qu’ils n’étaient pas en 
mesure de formuler un projet colonial moderne, 
l’auteur croit pouvoir prouver que « conspicuously 
absent from medieval western responses to Asia was 
the urge so familiar in more recent times : the desire 
to posses » (p. 27), ce qui relève d’une lecture pour 
le moins discutable (pour ne pas dire naïve) des 
textes utilisés ou du projet missionnaire (sur lequel 
l’auteur ne connaît que l’ouvrage de Randolph Daniel, 
stimulant mais très discutable justement pour sa 
manière de plaquer des schémas a priori sur les mis-
sions médiévales) – un projet missionnaire qu’il est 
impossible, à moins d’en fausser le sens, de détacher 
des thèmes de la croisade et de l’expansion écono-
mique de l’Occident latin. Et même si l’on admet la 
perspective retenue, alors l’auteur est incapable de 
montrer une évolution, et évite soigneusement de 
se demander pourquoi cette littérature si ouverte a 
donné naissance aux projets de Christophe Colomb 
et des conquistadores. L’auteur peut dès lors rem-
porter une victoire facile en montrant la variété des 
réactions médiévales face à l’épouvantail d’une vision 
« impérialiste coloniale moderne » qui aurait été en 
bloc raciste – une vision d’ailleurs à ce point caricatu-
rale que l’auteur avoue avoir le soupçon qu’au moins 
une strate de bienveillance médiévale a dû subsister 
au cours des siècles suivants.

Thomas Tanase 
UMR 8167

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Phillips Kim M.: Before Orientalism. Asian peoples and Cultures in European Travel Writing, 1245-1510., recensé par Thomas Tanase
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

