
	 BCAI 30	 105

III. Histoire

Melville �Charles (ed.), 
Persian Historiography.

London, I. B. Tauris, 2012. 
lvi + 725 p., bibliographie, index. 
(A History of Persian Literature, vol. X) 
ISBN 978-1-845-11911-9

Persian Historiography, publié sous la direction 
de Charles Melville, bien connu pour ses nombreuses 
publications sur l’historiographie persane, constitue 
un apport significatif en la matière. Avant la publica-
tion de cet ouvrage, on disposait d’études anciennes 
qui n’étaient pas entièrement consacrées à la littéra-
ture historique, mais à la littérature persane au sens 
large du terme (1). Dans ces ouvrages, les auteurs 
décrivaient plus les textes qu’ils ne proposaient de 
réflexions sur l’objectif des historiens persans, sur leur 
manière de concevoir l’écriture de l’histoire, la langue 
et le style utilisés, etc. Plus récemment, des études 
plus spécialisées ont été publiées sur l’historiogra-
phie persane en tant que genre littéraire, comme 
par exemple les ouvrages de Marylin Robinson 
Waldman, Toward a Theory of Historical Narratives: 
A Case Study in Perso-Islamicate Historiography (Ohio, 
1980), Julie Scott Meisami, Persian Historiography to 
the end of the Twelfth Century (Edinbourg, 1999) et 
Andrew Peacock, Medieval Islamic Historiography and 
Political Legitimacy. Bal‘amī’s Tārīkhnāma (Londres 
2007). L’ouvrage dirigé par Charles Melville couvre 
une très longue période historique (depuis l’émer-
gence d’une tradition historiographique persane au 
xe siècle jusqu’à l’époque pahlavie au xxe siècle), tout 
en incluant les aires culturelles hors de l’Iran où une 
historiographie en langue persane a été produite 
(Empire ottoman jusqu’au xvie siècle, Asie centrale 
depuis le xvie siècle et Inde musulmane).

Persian Historiography comporte douze cha-
pitres, précédés d’une substantielle introduction 
(xxv-lvi) rédigée par Charles Melville. En premier lieu, 
il fait le point sur les travaux antérieurs et le but visé 
dans cet ouvrage. Il souligne que la question du temps 
est l’une des grandes différences entre les auteurs 
persans et arabes. Ces derniers privilégient la forme 
annalistique (p. xliv) alors que « the preminently 
Persian perception of history is surrounding the 
deeds of the king, as exemplified also in the Shahame 
of Ferdowsi » (p. xlv). Un autre trait important de 
l’historiographie persane est le rapport des auteurs 

(1)  Voir par exemple, Edward G. Browne, A Literary of History 
of Persia, 4 vol. Cambridge, 1902-19241 ; Jan Rypka, History of 
Iranian Literature, Dordrecht, 1968 ; A. Bausani et A. Pagliaro, 
Storia della letteratura persiana, Milan, 1960 ; Ḏabīḥ Allāh Ṣafā, 
Ta’rīḫ-i adabiyyāt dar Īrān, 5 vol., Tehrān, 1963-1988.

à la « vérité historique ». Pour illustrer son propos, 
Charles Melville cite un fragment du traducteur 
anonyme (xive siècle) de la chronique sur le Khwara-
zmshah Jalāl al-Dīn Mingibirni (m. 1231), rédigée en 
arabe par Nasavī : « It’s a long time since what men 
of the world have spoken about, and there’s a great 
difference between what is said and what is herad […] 
I will only mention the deeds [of Jalāl al-Dīn] that he 
has seen himself, or heard from someone who saw 
them » (p. lii). 

Dans le premier chapitre « History as literature » 
(p. 1-55), Julie S. Meisami discute les études de Stefan 
Leder sur l’historiographie arabe des débuts de l’islam 
et le caractère fictif de certains récits historiques. 
Selon Meisami, les arguments de S. Leder peuvent 
être pertinents pour étudier l’historiographie persane, 
tout en restant prudent : « if medieval writers […] 
had recourse to […] ‘literary’ or ‘novelistic’ devices 
[…], this need not imply that historical accounts 
take leave of factuality and approcach the realm 
of fiction » (p. 4). Après avoir décrit comment est 
née la tradition historiographie persane au xe siècle 
(p. 6-19), Meisami donne des exemples d’analyse 
littéraire à partir d’extraits de textes de plusieurs 
sources sur des cas concrets : le meurtre d’Abū Mus-
lim (p. 35-42) et l’assassinat d’un vizir (p. 42-52). Elle 
conclut que les auteurs médiévaux n’avaient pas 
l’intention d’écrire des récits fictionnels, mais qu’il 
s’agissait d’adopter un style narratif destiné à une 
audience qui avait la capacité de comprendre ce qui 
peut apparaître aujourd’hui comme de la fiction. 

Le chapitre 2 « The historian at work » (p. 56-
100), rédigé par Charles Melville, est consacré aux 
historiens en tant qu’acteurs de l’administration, 
de la politique et de la vie culturelle. Melville fait 
remarquer que les historiens aspiraient « to emulate 
the literary achievements of their predecessors ans 
saw themselves as operating within a durable cultu-
ral tradition » (p. 58). Les historiens étant souvent 
des personnels des chancelleries, le style « inšā’ » 
des scribes devint dominant dans une prose très 
stylisée, avec l’insertion de fragments de poésie et 
de citations coraniques appropriées (p. 58). Il faut 
remarquer que ce n’est pas là une particularité de 
l’historiographie persane, comme en témoigne l’his-
toriographie ayyoubide et mamelouke. Les profils 
des historiens étaient diversifiés et tous n’apparte-
naient pas aux cercles du pouvoir. Qāḍī Nāṣir al-Dīn 
Bayḍawī, auteur d’une histoire universelle en persan 
(Niẓām al-tawārīkḫ), est bien plus connu pour ses 
ouvrages en sciences religieuses, comme son célèbre 
commentaire de Coran intitulé (Anwār al-tanzīl wa 
asrār al-ta’wīl). Cependant les nombreux manuscrits 
qui subsistent de cette chronique attestent de sa 
popularité. La plupart des chroniqueurs persans, à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Melville Charles (ed.): Persian Historiography., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 106

III. Histoire

part quelques exceptions, appartenaient à une élite 
de savants dont la place dans la société et à la cour 
reposait « on their verbal skills and cultural sophis-
tication, a literate minority in an ocean of illiteracy » 
(p. 64). Selon Melville c’est la raison pour laquelle les 
historiens récitaient souvent leurs ouvrages à la cour, 
ou encore qu’ils lisaient devant les souverains des 
fragments d’ouvrages historiques anciens.

Elton L. Daniel dans le chapitre 3 « The rise and 
development of Persian historiography » (p. 101-154) 
revient sur les origines de l’historiographie persane ; 
elle s’est développée au moment où l’historiographie 
arabe entrait dans sa maturité (p. 102). Il fallut en 
effet attendre que les conditions pour qu’une his-
toriographie persane voit le jour soient réalisées, à 
savoir le développement d’une langue persane écrite 
en caractères arabes, ce que l’on appelle « the New 
persian language » (p. 103). C’est à la cour du souve-
rain samanide Naṣr b. Aḥmad (r. 914-943) qu’est née 
cette langue littéraire persane. Il commandita une 
traduction en persan fleuri des Kalīla wa Dimna d’Ibn 
al-Muqaffa’. Par la suite, une autre étape fut franchie 
avec la compilation et la traduction en prose de 
l’épopée nationale persane, le Šāh-nāma de Ferdowsī, 
dont seule la préface nous est parvenue. E. Daniel 
considère que l’origine de l’historiographie fut la 
décision prise par le Samanide Manṣūr b. Nūh (r. 961-
976) de demander à son ministre Abū ‘Alī Bal‘amī de 
traduire en persan le Ta’rīḫ al-rusul wa l-mulūk de 
Ṭabarī. Cependant le texte qui en résulta n’était pas 
une fidèle reproduction en persan du texte de Ṭabarī, 
mais une vision iranienne de l’histoire des débuts de 
l’islam. Il faudra attendre un siècle après la composi-
tion du Tārīḫ de Bal‘amī pour que les ouvrages histo-
riques originaux en persan apparaissent. La première 
chronique rédigée directement en langue persane 
est le Zayn al-Aḫbār de Gardīzī, un texte important 
pour l’histoire des Ghaznavides. Gardīzī explique sa 
démarche : « in a concise and abbreviated fashion 
based on things he had read, things he had been told, 
and things he had hilmself seen » (p. 122). E. Daniel 
termine ce chapitre avec une discussion sur les his-
toires dynastiques sur les Seldjoukides du Kirmān qui 
ont le trait particulier d’indiquer les dates solaires 
et les mois persans, avec parfois la correspondance 
hégirienne (p. 154). La nature didactique de cette 
première historiographie persane est apparente par 
l’incorporation de « conseils aux princes » dans la 
trame historique, que les auteurs appartiennent à la 
cour impériale ou à une cour provinciale.

Le chapitre 4 « The Mongol and Timurid periods, 
1250-1500 » (p. 155-208) est une réflexion sur la 
manière dont les historiens ont intégré les conqué-
rants turko-mongols dans l’histoire de l’Iran. Charles 
Melville rappelle qu’avant la conquête mongole, le 

califat abbaside avait reconnu, de fait, un grand 
nombre de principautés provinciales plus ou moins 
autonomes du pouvoir central. Avec l’arrivée des 
Mongols en Iran, le pays fut unifié sous le pouvoir 
impérial ilkhanide. Un changement important eut 
également lieu à cette période puisque le persan 
devint la langue dans laquelle furent rédigés presque 
tous les textes historiques, ce qui était loin d’être le 
cas aux périodes antérieures. L’Iran acquiert une 
nouvelle place dans le monde musulman qui se mani-
feste par la revivification du concept « terre d’Iran » 
(Īrān-zamīn). Cette notion est à la fois géographique 
et politique : elle donne une identité aux conquérants. 
Dans son Tārīḫ-i jahāngušā (« Histoire du conquérant 
du monde », i. e. Gengis Khan), Juvaynī fait référence 
aux conquêtes de Hülegü « to the werstern lands » 
(i. e. selon la perception mongole). Il n’utilise par 
le terme Iran et ne mentionne pas la conquête de 
Bagdad alors qu’il écrit en 1260. De même, dans son 
Niẓām al-tawārīkḫ Bayḍawī met l’accent sur l’histoire 
de sa province natale, le Fārs, comme étant le centre 
du premier empire persan. Il considère que le concept 
« terre d’Iran » (Irān-zamīn) recouvre le territoire 
compris entre l’Euphrate et l’Oxus. Composé sous 
le mécénat de Šams al-Dīn Muḥammad Juvaynī, le 
Niẓām al-tawārīkh s’inscrit dans la ligne des efforts 
déployés par les Juvaynī pour inciter le pouvoir 
mongol à adopter la culture et les traditions de leurs 
sujets persans. Bayḍāwī introduit les Mongols comme 
une neuvième dynastie iranienne, juste après les 
Khwarazmshahs. Cette chronique est sa seule œuvre 
rédigée en persan, une manière implicite de relier la 
langue à l’identité. Charles Melville explique aussi 
que l’histoire est une « propagande » (p. 185-192), 
ce qui à vrai dire n’est pas une caractéristique de 
l’historiographie persane (2). Cependant, aux périodes 
mongole et timouride, cette propagande idéologique 
à travers les écrits historiques vise à sauvegarder la 
continuité de la culture iranienne. Melville souligne 
que de nombreuses vies de saints furent rédigées à 
cette époque. Bien que le genre littéraire hagiogra-
phique ne soit pas considéré comme relevant de 
la littérature historique, ces vitae contiennent des 
informations historiques qui donnent une vision du 
régime mongol différente de celle des historiens : le 
saint homme devient un acteur politique. Les textes 
hagiographiques reflètent «  the growing proemi-
nence of charismatic religious figures in society » (p. 
185). On note la même tendance des historiens à être 

(2)  Voir en particulier les travaux de Gabrielle M. Spiegel, 
Romancing the Past: The Rise of Vernacular Prose Historiography 
in Thirteenth-Century France, Berkeley/Los Angeles, 1993 ainsi 
que The Past as Text. The Theory and Practice of Medieval 
Historiography, Baltimore/London, 1997.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Melville Charles (ed.): Persian Historiography., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 107

III. Histoire

des propagandistes du pouvoir à l’époque timou-
ride avec, par exemple, la biographie de Tamerlan 
(Ġazavāt-i Hindūstān) rédigée par Ġiyāṯ al-Dīn ‘Alī 
Yazdī. Ce texte fut commandité par le petit-fils du 
conquérant vers 1419. L’auteur décrit l’enfance de 
Tamerlan d’une manière très stylisée le présentant 
comme un chef militaire reconnu dès son plus jeune 
âge. Cet épisode de son enfance deviendra par la suite 
un topos littéraire objet de manipulations pour forger 
un véritable « mythe » de Tamerlan. On trouve aussi 
chez ‘Alī Yazdī l’emploi du titre « Seigneur de la [triple] 
conjonction [astrale] » (ṣāḥib-qirān) qui deviendra 
la marque de Tamerlan par excellence. Ce titre sera 
d’ailleurs revendiqué par ses successeurs en Inde. 
Autre caractéristique de l’historiographie sous les 
Ilkhans et les Timourides, l’intérêt des historiens pour 
l’épopée nationale persane, le Šāh-nāma de Ferdowsī. 
Il devint le véhicule de la « persianisation » du régime 
mongol. Juvaynī émaille son Tārīḫ-i Jahāngušā de cita-
tions du Šāh-nāma afin d’affirmer l’identité persane 
face aux Mongols mais, dans le même temps, il les 
intègre à l’histoire de l’Iran en considérant Gengis 
Khan comme un nouvel Afrāsiyāb. Cependant 
plus important encore que l’utilisation du texte de 
Ferdowsī par les historiens fut le fait qu’ils utilisèrent 
le modèle littéraire du Šāh-nāma. De nombreuses 
chroniques historiques furent rédigées sous une 
forme versifiée et dans le même mètre. Enfin Charles 
Melville constate que peu de manuscrits historiques 
ont été enluminés à la fin de la période timouride et 
au début des Safavides. Il fait remarquer qu’on trouve 
dans ces textes non illustrés de nombreux fragments 
du Šāh-nāma qui montrent les rois du passé antique 
de l’Iran dans les activités princières traditionnelles 
(banquet, chasse, combats, etc.). Selon Melville cela 
signifie que « history turned into myth » (p. 197). Les 
historiens de l’époque turko-mongole, en articulant 
les idéologies gengiskhanide et perso-islamique, ont 
établi « an influential model for narring the events 
of an heroic age » (p. 208).

Le chapitre 5 « Safavid historiography » (p. 209-
257) est rédigé conjointement par Sholeh Quinn et 
Charles Melville. Les œuvres produites aux périodes 
mongole et timouride ont constitué les bases de 
l’historiographie safavide. Le Jāmi‘ al-tawārīḫ de 
Rašīd al-Dīn, les nombreux ouvrages de Ḥāfiẓ-i Abrū 
et les histoires universelles de la tradition hératie (le 
Rawḍat al-ṣafā’ de Mīrḫwānd et le Ḥabīb al-siyar de 
Ḫwāndmīr) servent de pont avec l’historiographie 
safavide. La transition entre l’histoire universelle 
hératie et l’histoire dynastique se concrétise dans 
le Tārīḫ-i ‘ālam-ārā-yi ‘Abbāsī, composé en 1629 par 
Iskandar Beg Munšī à la fin du règne de Šāh ‘Abbās. 
Comme le conquérant timouride, Šāh ‘Abbās est doté 
du titre prestigieux de « ṣāḥib-qirān ». La biographie 

de Tamerlan (Ġazavāt-i Hindūstān) fut source d’ins-
piration pour Ibrāhīm Haravī, l’auteur d’une histoire 
de Šāh Ismā‘īl (Futūḥāt-i Šāhī), le fondateur de la 
dynastie safavide (3). 

Dans le chapitre 6 « Persian Historiography in 
the 18th and early 19th century » (p. 258-291), Ernest 
Tucker examine les chroniques produites à l’époque 
des Afshars, des Zands et au début des Qajars. La 
chute des Safavides a fragmenté l’autorité politique, 
mais les chroniques royales ont maintenu le même 
style littéraire que pendant les 150 années précé-
dentes. On note cependant une certaine emphase à 
accroître l’emploi de la poésie (ce qui avait décliné 
à la fin de l’époque safavide), notamment du « style 
indien » (sabk-i hindī) qui était devenu populaire en 
Iran au xviie siècle (p. 258). Les chroniques du règne 
de Nādir Šāh Afšār (r. 1736-1747) ne suivent pas 
les conventions des dernières chroniques safavides, 
mais elles s’inscrivent de nouveau dans l’esprit des 
ouvrages rédigés pour Tamerlan. Dans le Tārīḫ-i 
Nādirī, composé par son panégyriste Mīrzā Mahdī 
Astarābādī, une partie du texte est intitulé « Livres 
des conquêtes » (Rūz-nāma-yi ẓafar), écho aux 
Ẓafar-nāma-s timourides de Niẓām al-Dīn Šāmī et 
Šaraf al-Dīn Yazdī. La dette d’Astarābādī aux sources 
timourides est particulièrement évidente par l’utili-
sation d’un style fleuri et des récits de batailles très 
codifiés (p. 261). 

Abbas Amanat dans le chapitre 7 « Legend, 
legitimacy and making a national narrative in the 
historiography of Qajar Iran (1785-1925) » (p. 292-
366) propose une analyse de cette production histo-
riographique qualifiée de « proto-nationaliste », qui 
constitue un prologue à l’histoire pahlavi. Amanat 
constate que l’évolution de l’historiographie pen-
dant cette période est le reflet des circonstances 
politiques qui ont affecté l’Iran. Pendant la seconde 
décade du xixe siècle, une identité nationale très 
forte commence à émerger. Les historiens mettent 
l’accent sur la continuité politique en Iran depuis 
l’époque préislamique jusqu’aux temps modernes ; ils 
écrivent dans un « pur » style persan (pārsi-yi sara), 
un style qui élimine la langue fleurie des chroniques 
timourides et safavides (p. 327). Au xixe siècle, l’inté-
grité du territoire iranien est remise en cause par les 
pouvoirs occidentaux. La priorité des historiens est 
de donner une légitimité à la couronne qajare en 
l’intégrant dans la tradition royale ancienne, mais 
en défendant également l’identité chiite de l’Iran. 
C’est aussi à cette période que des pans entiers de 
l’histoire de l’Iran sont rejetés et présentés comme 
des « catastrophes » pour la civilisation iranienne 

(3)  La biographie de Tamerlan (Ġazavāt-i Hindūstān) de ‘Alī Yazdī 
a été copiée et enluminée pendant tout le xvie siècle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Melville Charles (ed.): Persian Historiography., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 108

III. Histoire

(la conquête arabe, les invasions turko-mongoles) 
qui ont affecté la continuité politique en Iran. Les 
historiens réactivent la civilisation ancienne afin 
de contrer les réalités du présent. La présentation 
par Fakhreddin Azimi de la production historiogra-
phique de l’époque pahlavie fait l’objet du chapitre 8 
« Historiography in the pahlavi era » (p. 367-435) dans 
lequel l’auteur ne propose qu’une simple description 
des textes. Selon Azimi les historiens ne sont que des 
amateurs dont le but est clairement politique. Sara 
Yıldız dans le chapitre 9 « Ottoman historical wrinting 
in Persian, 1400-1600 » (p. 436-502) offre un riche 
tableau sur l’historiographie persane à cette période. 
La rédaction d’histoires versifiées persanes à l’image 
du Šāh-nāma a été reprise par les sultans ottomans, 
ces textes sont connus sous le nom de şehname. Il 
s’agit de littérature panégyrique ou de propagande 
dynastique dans laquelle l’Empire ottoman est sou-
vent présenté comme l’apogée de l’histoire du monde 
musulman. Stephen Dale dans « Indo-Persian histo-
riography » (p. 565-610) conclut le volume par une 
riche discussion sur l’historiographie indo-persane, 
principalement sous les Moghols.

On ne peut que saluer la publication de cet 
ouvrage et féliciter Charles Melville pour avoir su 
s’entourer de spécialistes reconnus des différentes tra-
ditions historiographiques représentées dans Persian 
Historiography. Dans cet ouvrage, les auteurs ana-
lysent les textes dans leur contexte historique et leur 
milieu de production, avec une attention particulière 
aux buts visés par les historiens, au style utilisé et à la 
langue. Née en Iran oriental au xe siècle, l’historiogra-
phie a pu se développer lorsqu’une langue persane a 
vu le jour et que les œuvres de Ṭabarī (son Tafsīr et 
son Ta’rīḫ) ont été traduits en persan. Les périodes 
mongole et timouride (xiiie-xive s.) ont produit les 
modèles historiographiques dont ont hérité les his-
toriens postérieurs jusqu’à l’époque qajare. Avec les 
Qajars, une nouvelle étape fut franchie avec le début 
d’une historiographie « nationaliste » qui trouvera sa 
pleine expression sous les Pahlavis. L’attachement au 
passé antique de l’Iran a trouvé son expression dans 
l’utilisation, par les historiens, du genre littéraire 
versifié (ou d’extraits) du Šāh-nāma pour rédiger des 
textes historiques est l’une des caractéristiques de la 
tradition historiographique en Iran. Il faut également 
souligner que la plupart des textes historiques sont 
centrés sur la personne du prince, qu’il soit exalté 
comme un conquérant, bras armé de l’islam, comme 
le fut Sulṭān Maḥmūd de Ghazna parti conquérir 
l’Inde, ou encore comme Šāh Ismā‘īl qui, imposant le 

chiisme duodécimain comme religion d’État, a donné 
à l’Iran son identité spécifique au sein du monde 
musulman. L’histoire partage également un certain 
nombre de points communs avec la littérature de 
Miroirs des princes qui, en Iran, a également puisé 
dans le passé de la Perse antique. 

Denise Aigle 
EPHE/UMR Orient et Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Melville Charles (ed.): Persian Historiography., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

