| Il. HisTOIRE |

MELvVILLE Charles (ed.),
Persian Historiography.

London, I. B. Tauris, 2012.

LvVI + 725 p., bibliographie, index.

(A History of Persian Literature, vol. X)
ISBN 978-1-845-11911-9

Persian Historiography, publié sous la direction
de Charles Melville, bien connu pour ses nombreuses
publications sur 'historiographie persane, constitue
un apport significatif en la matiére. Avant la publica-
tion de cet ouvrage, on disposait d'‘études anciennes
qui nétaient pas entiérement consacrées a la littéra-
ture historique, mais a la littérature persane au sens
large du terme (). Dans ces ouvrages, les auteurs
décrivaient plus les textes qu'ils ne proposaient de
réflexions sur l'objectif des historiens persans, sur leur
maniére de concevoir I‘écriture de I'histoire, la langue
et le style utilisés, etc. Plus récemment, des études
plus spécialisées ont été publiées sur I'historiogra-
phie persane en tant que genre littéraire, comme
par exemple les ouvrages de Marylin Robinson
Waldman, Toward a Theory of Historical Narratives:
A Case Study in Perso-Islamicate Historiography (Ohio,
1980), Julie Scott Meisami, Persian Historiography to
the end of the Twelfth Century (Edinbourg, 1999) et
Andrew Peacock, Medieval Islamic Historiography and
Political Legitimacy. Bal'ami’s Tarikhnama (Londres
2007). Louvrage dirigé par Charles Melville couvre
une tres longue période historique (depuis Iémer-
gence d’une tradition historiographique persane au
x¢ siecle jusqu’a I'époque pahlavie au xx®siecle), tout
en incluant les aires culturelles hors de I'lran ot une
historiographie en langue persane a été produite
(Empire ottoman jusqu'au xVvi® siecle, Asie centrale
depuis le xvi€ siecle et Inde musulmane).

Persian Historiography comporte douze cha-
pitres, précédés d’'une substantielle introduction
(xxv-Lv1) rédigée par Charles Melville. En premier lieu,
il fait le point sur les travaux antérieurs et le but visé
dans cet ouvrage. Il souligne que la question du temps
est I'une des grandes différences entre les auteurs
persans et arabes. Ces derniers privilégient la forme
annalistique (p. xLIv) alors que «the preminently
Persian perception of history is surrounding the
deeds of the king, as exemplified also in the Shahame
of Ferdowsi » (p. xLv). Un autre trait important de
I'historiographie persane est le rapport des auteurs

(1) Voir par exemple, Edward G. Browne, A Literary of History
of Persia, 4 vol. Cambridge, 1902-1924"; Jan Rypka, History of
Iranian Literature, Dordrecht, 1968; A. Bausani et A. Pagliaro,
Storia della letteratura persiana, Milan, 1960; Dabih Allah Safa,
ITa'Vib-i adabiyyat dar Iran, 5 vol, Tehran, 1963-1988.

a la «vérité historique ». Pour illustrer son propos,
Charles Melville cite un fragment du traducteur
anonyme (xIve siecle) de la chronique sur le Khwara-
zmshabh Jalal al-Din Mingibirni (m. 1231), rédigée en
arabe par Nasavi: «It’s a long time since what men
of the world have spoken about, and there’s a great
difference between what is said and what is herad [...]
I will only mention the deeds [of Jalal al-Din] that he
has seen himself, or heard from someone who saw
them » (p. Lun).

Dans le premier chapitre « History as literature »
(p. 1-55), Julie S. Meisami discute les études de Stefan
Leder sur I'historiographie arabe des débuts de I'islam
et le caractere fictif de certains récits historiques.
Selon Meisami, les arguments de S. Leder peuvent
étre pertinents pour étudier I'historiographie persane,
tout en restant prudent: «if medieval writers [...]
had recourse to [...] ‘literary’ or ‘novelistic’ devices
[...], this need not imply that historical accounts
take leave of factuality and approcach the realm
of fiction » (p. 4). Apres avoir décrit comment est
née la tradition historiographie persane au x¢ siecle
(p- 6-19), Meisami donne des exemples d’analyse
littéraire a partir d'extraits de textes de plusieurs
sources sur des cas concrets: le meurtre dAbu Mus-
lim (p. 35-42) et I'assassinat d’un vizir (p. 42-52). Elle
conclut que les auteurs médiévaux n‘avaient pas
I'intention décrire des récits fictionnels, mais qu'il
s'agissait d'adopter un style narratif destiné a une
audience qui avait la capacité de comprendre ce qui
peut apparaitre aujourd’hui comme de la fiction.

Le chapitre 2 « The historian at work » (p. 56-
100), rédigé par Charles Melville, est consacré aux
historiens en tant qu’acteurs de I'administration,
de la politique et de la vie culturelle. Melville fait
remarquer que les historiens aspiraient « to emulate
the literary achievements of their predecessors ans
saw themselves as operating within a durable cultu-
ral tradition » (p. 58). Les historiens étant souvent
des personnels des chancelleries, le style «insa’ »
des scribes devint dominant dans une prose tres
stylisée, avec l'insertion de fragments de poésie et
de citations coraniques appropriées (p.58). Il faut
remarquer que ce nest pas la une particularité de
I'historiographie persane, comme en témoigne I'his-
toriographie ayyoubide et mamelouke. Les profils
des historiens étaient diversifiés et tous n'apparte-
naient pas aux cercles du pouvoir. Qadi Nasir al-Din
Baydawi, auteur d’une histoire universelle en persan
(Nizam al-tawdrikh), est bien plus connu pour ses
ouvrages en sciences religieuses, comme son célébre
commentaire de Coran intitulé (Anwar al-tanzil wa
asrdr al-ta'wil). Cependant les nombreux manuscrits
qui subsistent de cette chronique attestent de sa
popularité. La plupart des chroniqueurs persans, a

BCAI 30 105
BCAI 30 (2016) Melville Charles (ed.): Persian Historiography., recensé par Denise Aigle

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

part quelques exceptions, appartenaient a une élite
de savants dont la place dans la société et a la cour
reposait «on their verbal skills and cultural sophis-
tication, a literate minority in an ocean of illiteracy »
(p. 64). Selon Melville c’est la raison pour laquelle les
historiens récitaient souvent leurs ouvrages a la cour,
ou encore qu'ils lisaient devant les souverains des
fragments d'ouvrages historiques anciens.

Elton L. Daniel dans le chapitre 3 « The rise and
development of Persian historiography » (p. 101-154)
revient sur les origines de I'historiographie persane;
elle s'est développée au moment ou I'historiographie
arabe entrait dans sa maturité (p. 102). Il fallut en
effet attendre que les conditions pour qu’une his-
toriographie persane voit le jour soient réalisées, a
savoir le développement d'une langue persane écrite
en caracteres arabes, ce que I'on appelle «the New
persian language » (p. 103). Cest a la cour du souve-
rain samanide Nasr b. Ahmad (. 914-943) qu'est née
cette langue littéraire persane. Il commandita une
traduction en persan fleuri des Kalila wa Dimna d’lbn
al-Mugaffa’ Par la suite, une autre étape fut franchie
avec la compilation et la traduction en prose de
I'épopée nationale persane, le Sah-ndma de Ferdowsi,
dont seule la préface nous est parvenue. E. Daniel
considere que l'origine de I'historiographie fut la
décision prise par le Samanide Mansar b. NGh (r. 961-
976) de demander a son ministre Ab( ‘Ali Bal'ami de
traduire en persan le Ta'rih al-rusul wa I-muliik de
Tabari. Cependant le texte qui en résulta n'était pas
une fidele reproduction en persan du texte de Tabari,
mais une vision iranienne de I'histoire des débuts de
I'islam. Il faudra attendre un siecle apres la composi-
tion du Tdrih de Bal'ami pour que les ouvrages histo-
riques originaux en persan apparaissent. La premiére
chronique rédigée directement en langue persane
est le Zayn al-Ahbar de Gardizi, un texte important
pour I'histoire des Ghaznavides. Gardizi explique sa
démarche: «in a concise and abbreviated fashion
based on things he had read, things he had been told,
and things he had hilmself seen » (p. 122). E. Daniel
termine ce chapitre avec une discussion sur les his-
toires dynastiques sur les Seldjoukides du Kirman qui
ont le trait particulier d’'indiquer les dates solaires
et les mois persans, avec parfois la correspondance
hégirienne (p. 154). La nature didactique de cette
premiére historiographie persane est apparente par
I'incorporation de «conseils aux princes » dans la
trame historique, que les auteurs appartiennent a la
cour impériale ou a une cour provinciale.

Le chapitre 4 « The Mongol and Timurid periods,
1250-1500 » (p. 155-208) est une réflexion sur la
maniere dont les historiens ont intégré les conqué-
rants turko-mongols dans I'histoire de I'lran. Charles

Melville rappelle qu’avant la conquéte mongole, le
|

califat abbaside avait reconnu, de fait, un grand
nombre de principautés provinciales plus ou moins
autonomes du pouvoir central. Avec l'arrivée des
Mongols en Iran, le pays fut unifié sous le pouvoir
impérial ilkhanide. Un changement important eut
également lieu a cette période puisque le persan
devint la langue dans laquelle furent rédigés presque
tous les textes historiques, ce qui était loin détre le
cas aux périodes antérieures. L'lran acquiert une
nouvelle place dans le monde musulman qui se mani-
feste par la revivification du concept « terre d’Iran »
(Iran-zamin). Cette notion est a la fois géographique
et politique: elle donne une identité aux conquérants.
Dans son Tdrih-i jahangusa (« Histoire du conquérant
dumonde », . e. Gengis Khan), Juvayni fait référence
aux conquétes de Hiilegii « to the werstern lands »
(i. e. selon la perception mongole). Il n’utilise par
le terme Iran et ne mentionne pas la conquéte de
Bagdad alors qu'il écrit en 1260. De méme, dans son
Nizam al-tawarikh Baydawi met 'accent sur I'histoire
de sa province natale, le Fars, comme étant le centre
du premier empire persan. Il considére que le concept
«terre d'lran » (Irdn-zamin) recouvre le territoire
compris entre I'Euphrate et I'Oxus. Composé sous
le mécénat de Sams al-Din Muhammad Juvayni, le
Nizam al-tawarikh s'inscrit dans la ligne des efforts
déployés par les Juvayni pour inciter le pouvoir
mongol a adopter la culture et les traditions de leurs
sujets persans. Baydawi introduit les Mongols comme
une neuvieme dynastie iranienne, juste apres les
Khwarazmshahs. Cette chronique est sa seule ceuvre
rédigée en persan, une maniere implicite de relier la
langue a l'identité. Charles Melville explique aussi
que I'histoire est une « propagande » (p. 185-192),
ce qui a vrai dire n'est pas une caractéristique de
I'historiographie persane ?). Cependant, aux périodes
mongole et timouride, cette propagande idéologique
a travers les écrits historiques vise a sauvegarder la
continuité de la culture iranienne. Melville souligne
que de nombreuses vies de saints furent rédigées a
cette époque. Bien que le genre littéraire hagiogra-
phique ne soit pas considéré comme relevant de
la littérature historique, ces vitae contiennent des
informations historiques qui donnent une vision du
régime mongol différente de celle des historiens: le
saint homme devient un acteur politique. Les textes
hagiographiques refletent « the growing proemi-
nence of charismatic religious figures in society » (p.
185). On note la méme tendance des historiens a étre

(2) Voir en particulier les travaux de Gabrielle M. Spiegel,
Romancing the Past: The Rise of Vernacular Prose Historiography
in Thirteenth-Century France, Berkeley/Los Angeles, 1993 ainsi
que The Past as Text. The Theory and Practice of Medieval

Historiography, Baltimore/London, 1997.
|

BCAI 30 106 |

BCAI 30 (2016) Melville Charles (ed.): Persian Historiography., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

des propagandistes du pouvoir a Iépoque timou-
ride avec, par exemple, la biographie de Tamerlan

(Gazavat-i Hinddstan) rédigée par Giyat al-Din ‘Ali
Yazdi. Ce texte fut commandité par le petit-fils du

conquérant vers 1419. Lauteur décrit I'enfance de

Tamerlan d’'une maniére tres stylisée le présentant
comme un chef militaire reconnu des son plus jeune

age. Cet épisode de son enfance deviendra par la suite

un topos littéraire objet de manipulations pour forger
un véritable « mythe » de Tamerlan. On trouve aussi

chez‘Ali Yazdil'emploi du titre « Seigneur de la [triple]

conjonction [astrale] » (sahib-giran) qui deviendra

la marque de Tamerlan par excellence. Ce titre sera

d7ailleurs revendiqué par ses successeurs en Inde.
Autre caractéristique de I'historiographie sous les

llkhans et les Timourides, I'intérét des historiens pour
I'épopée nationale persane, le SGh-nama de Ferdowsi.
Il devint le véhicule de la « persianisation » du régime

mongol. Juvayni émaille son Tdrih-i Jahdngusa de cita-
tions du Sah-ndma afin d'affirmer I'identité persane

face aux Mongols mais, dans le méme temps, il les

integre a I'histoire de I'lran en considérant Gengis

Khan comme un nouvel Afrasiyab. Cependant
plus important encore que l'utilisation du texte de

Ferdows par les historiens fut le fait qu'ils utiliserent
le modele littéraire du Sa@h-ndma. De nombreuses

chroniques historiques furent rédigées sous une

forme versifiée et dans le méme meétre. Enfin Charles

Melville constate que peu de manuscrits historiques

ont été enluminés a la fin de la période timouride et

au début des Safavides. Il fait remarquer qu'on trouve

dans ces textes non illustrés de nombreux fragments

du Sah-ndma qui montrent les rois du passé antique

de I'lran dans les activités princieres traditionnelles

(banquet, chasse, combats, etc.). Selon Melville cela

signifie que « history turned into myth » (p. 197). Les

historiens de I'époque turko-mongole, en articulant

les idéologies gengiskhanide et perso-islamique, ont

établi «an influential model for narring the events

of an heroic age » (p. 208).

Le chapitre 5 « Safavid historiography » (p. 209-
257) est rédigé conjointement par Sholeh Quinn et
Charles Melville. Les ceuvres produites aux périodes
mongole et timouride ont constitué les bases de
I'historiographie safavide. Le Jami" al-tawarih de
Rasid al-Din, les nombreux ouvrages de Hafiz-i Abra
et les histoires universelles de la tradition hératie (le
Rawdat al-safd’ de Mirh¥and et le Habib al-siyar de
HYandmir) servent de pont avec I'historiographie
safavide. La transition entre I'histoire universelle
hératie et I'histoire dynastique se concrétise dans
le Tarih-i ‘Glam-ard-yi Abbdsi, composé en 1629 par
Iskandar Beg Munsi 4 la fin du régne de Sah ‘Abbas.
Comme le conquérant timouride, Sah ‘Abbas est doté

du titre prestigieux de « sahib-giran ». La biographie
|

de Tamerlan (Gazavat-i Hinddstan) fut source d'ins-
piration pour Ibrahim Haravi, l'auteur d’une histoire
de Sah Isma‘il (Futiihat-i Sahi), le fondateur de la
dynastie safavide ),

Dans le chapitre 6 «Persian Historiography in
the 18th and early 19th century » (p. 258-291), Ernest
Tucker examine les chroniques produites a I'époque
des Afshars, des Zands et au début des Qajars. La
chute des Safavides a fragmenté l'autorité politique,
mais les chroniques royales ont maintenu le méme
style littéraire que pendant les 150 années précé-
dentes. On note cependant une certaine emphase a
accroitre I'emploi de la poésie (ce qui avait décliné
a la fin de Iépoque safavide), notamment du «style
indien » (sabk-i hindr) qui était devenu populaire en
Iran au xvii® siecle (p. 258). Les chroniques du regne
de Nadir Sah Afiar (r. 1736-1747) ne suivent pas
les conventions des dernieres chroniques safavides,
mais elles s’inscrivent de nouveau dans l'esprit des
ouvrages rédigés pour Tamerlan. Dans le Tarih-i
Nadiri, composé par son panégyriste Mirza Mahdi
Astarabadi, une partie du texte est intitulé «Livres
des conquétes » (Riz-nama-yi zafar), écho aux
Zafar-nama-s timourides de Nizam al-Din Sami et
Saraf al-Din Yazdi. La dette d’Astarabadi aux sources
timourides est particuliéerement évidente par 'utili-
sation d'un style fleuri et des récits de batailles tres
codifiés (p. 261).

Abbas Amanat dans le chapitre 7 « Legend,
legitimacy and making a national narrative in the
historiography of Qajar Iran (1785-1925) » (p. 292-
366) propose une analyse de cette production histo-
riographique qualifiée de « proto-nationaliste », qui
constitue un prologue a I'histoire pahlavi. Amanat
constate que I'évolution de I'historiographie pen-
dant cette période est le reflet des circonstances
politiques qui ont affecté I'lran. Pendant la seconde
décade du xix¢ siecle, une identité nationale trés
forte commence a émerger. Les historiens mettent
I'accent sur la continuité politique en Iran depuis
I'époque préislamique jusqu’aux temps modernes; ils
écrivent dans un «pur » style persan (parsi-yi sara),
un style qui élimine la langue fleurie des chroniques
timourides et safavides (p. 327). Au xix¢ siecle, I'inté-
grité du territoire iranien est remise en cause par les
pouvoirs occidentaux. La priorité des historiens est
de donner une légitimité a la couronne qajare en
I'intégrant dans la tradition royale ancienne, mais
en défendant également l'identité chiite de I'lran.
C'est aussi a cette période que des pans entiers de
I'histoire de I'lran sont rejetés et présentés comme
des « catastrophes » pour la civilisation iranienne

(3) Labiographie de Tamerlan (Gazavdt-i Hindistdn) de ‘Alf Yazdi
a été copiée et enluminée pendant tout le xvi€ siecle.

BCAI 30 107
BCAI 30 (2016) Melville Charles (ed.): Persian Historiography., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

(la conquéte arabe, les invasions turko-mongoles)
qui ont affecté la continuité politique en Iran. Les
historiens réactivent la civilisation ancienne afin
de contrer les réalités du présent. La présentation
par Fakhreddin Azimi de la production historiogra-
phique de I'époque pahlavie fait I'objet du chapitre 8
«Historiography in the pahlavi era » (p. 367-435) dans
lequel l'auteur ne propose qu’une simple description
des textes. Selon Azimi les historiens ne sont que des
amateurs dont le but est clairement politique. Sara
Yildiz dans le chapitre 9 « Ottoman historical wrinting
in Persian, 1400-1600 » (p. 436-502) offre un riche
tableau sur I'historiographie persane a cette période.
La rédaction d’histoires versifiées persanes a I'image
du Sah-nama a été reprise par les sultans ottomans,
ces textes sont connus sous le nom de sehname. Il
s'agit de littérature panégyrique ou de propagande
dynastique dans laquelle 'Empire ottoman est sou-
vent présenté comme 'apogée de |'histoire du monde
musulman. Stephen Dale dans « Indo-Persian histo-
riography » (p. 565-610) conclut le volume par une
riche discussion sur I'historiographie indo-persane,
principalement sous les Moghols.

On ne peut que saluer la publication de cet
ouvrage et féliciter Charles Melville pour avoir su
sentourer de spécialistes reconnus des différentes tra-
ditions historiographiques représentées dans Persian
Historiography. Dans cet ouvrage, les auteurs ana-
lysent les textes dans leur contexte historique et leur
milieu de production, avec une attention particuliere
aux buts visés par les historiens, au style utilisé et a la
langue. Née en Iran oriental au x¢ siecle, I'historiogra-
phie a pu se développer lorsqu’une langue persane a
vu le jour et que les ceuvres de Tabari (son Tafsir et
son Ta'rih) ont été traduits en persan. Les périodes
mongole et timouride (x1®-x1v¢ s.) ont produit les
modeéles historiographiques dont ont hérité les his-
toriens postérieurs jusqu’a I'époque gajare. Avec les
Qajars, une nouvelle étape fut franchie avec le début
d’une historiographie « nationaliste » qui trouvera sa
pleine expression sous les Pahlavis. L'attachement au
passé antique de I'lran a trouvé son expression dans
l'utilisation, par les historiens, du genre littéraire
versifié (ou d'extraits) du Sah-nama pour rédiger des
textes historiques est I'une des caractéristiques de la
tradition historiographique en Iran. Il faut également
souligner que la plupart des textes historiques sont
centrés sur la personne du prince, qu'il soit exalté
comme un conquérant, brasarmé de l'islam, comme
le fut Sultdn Mahmuad de Ghazna parti conquérir
I'Inde, ou encore comme Sah Isma‘il qui, imposant le

chiisme duodécimain comme religion d’Etat, a donné
a I'lran son identité spécifique au sein du monde
musulman. Lhistoire partage également un certain
nombre de points communs avec la littérature de
Miroirs des princes qui, en Iran, a également puisé
dans le passé de la Perse antique.

Denise Aigle
EPHE/UMR Orient et Méditerranée

BCAI 30 108
BCAI 30 (2016) Melville Charles (ed.): Persian Historiography., recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	_GoBack

