
	 BCAI 30	 89

III. Histoire

Contadini �Anna & Norton Claire (éds.),  
The Renaissance and the Ottoman World. 

Surrey, Ashgate, 2013,  
xiv- 303 p. 
ISBN : 9781472409911

Anna Contadini, professeur d’histoire de l’art 
de l’Islam à la School of Oriental and African Studies 
(SOAS) de l’université de Londres, et Claire Norton, 
maître de conférences d’histoire à St Mary’s Univer-
sity College de Twickenham, nous proposent un en-
semble d’articles ayant donné lieu à des conférences 
tenues en 2006 au Warburg Institute et au (SOAS) 
sur le thème The Renaissance and the Ottoman 
World. Cette série de conférences, auxquelles les 
meilleurs spécialistes de la période étaient conviés, 
présentaient les derniers travaux en cours sur les 
interactions culturelles, intellectuelles et commer-
ciales entre le Moyen-Orient et l’Europe occidentale, 
en mettant plus particulièrement l’accent sur le rôle 
éminent joué par l’Empire ottoman. Bien que de 
très nombreux sujets aient été abordés, plusieurs 
thématiques se dégagent, parmi lesquelles on peut 
retenir : les contacts commerciaux ; l’acquisition et 
la réception des objets orientaux ; l’impact exercé 
par ces objets sur l’évolution du design en Méditer-
ranée ; les échanges technologiques, philosophiques 
et scientifiques ; la place centrale jouée par Venise 
dans la transmission de la culture orientale en Europe 
occidentale ; le partage des formes que l’on retrouve 
dans les architectures italienne et ottomane. On 
l’aura compris, le but principal de ce travail collectif 
est d’affiner nos connaissances dans les domaines 
artistiques, intellectuels et politiques du monde 
méditerranéen à l’époque moderne et d’élargir notre 
compréhension de cette période.

Les éditeurs ont divisé l’ouvrage en quatre 
parties. La première retrace le contexte historique. 
Elle commence par une longue présentation de 
Claire Norton intitulée « Brouillage des frontières 
(Blurring the Boundaries) : interactions intellectuelles 
et culturelles entre l’Orient et l’Occident, les mondes 
chrétiens et musulmans ». L’auteur nous rappelle 
qu’au cours des quinze dernières années, le monde 
ottoman, jusqu’alors parent pauvre de la recherche 
historique, est de plus en plus pris en compte par 
les historiens de la Renaissance. Elle insiste plus 
particulièrement sur le rôle exercé par les groupes 
de passeurs : les communautés italiennes, les mar-
chands, les Juifs, les grandes familles byzantines 
converties et installées dans le monde ottoman telles 
les Paléologues, les Gritti ; sur les principaux objets 
du commerce : textiles, verres, porcelaines, reliures, 
laques ; sur la circulation des artistes, des architectes 

et des ingénieurs. Anna Contadini poursuit cette 
introduction en s’interrogeant sur un possible 
partage du goût (Sharing a Taste ?). Les échanges se 
poursuivent mais évoluent avec le temps. Ainsi, dès 
le xie siècle, l’Égypte fatimide vendait du cristal de 
roche, des émaux colorés sur verre, des astrolabes, 
tandis que les textes classiques d’al-Fārābī, Ibn Sīnāʿ 
(Avicenne) et Ibn Rušd (Averroes) étaient traduits en 
latin. Les textes de philosophes et médecins arabes 
feront d’ailleurs partie des premiers ouvrages impri-
més en caractères arabes sur les presses vénitiennes 
au xvie siècle. Si certains objets, comme le cristal de 
roche, sont devenus des objets symboliques vénérés 
que l’on retrouve dans les trésors d’église d’Occident, 
d’autres adoptent des usages différents selon les lieux. 
Les textiles par exemple, à commencer par les tapis, 
sont très appréciés et couvrent les autels et les murs 
des églises. 

Mais qu’elle connaissance les Européens avaient-
ils des Ottomans ? C’est ce que Palmira Brummett, 
spécialiste de la marine ottomane à l’époque mo-
derne, essaie de nous montrer à partir du paradigme 
de la bataille de Lépante (The Lepanto Paradigm). 
Cette victoire éclatante des flottes combinées de 
Venise et de la Sainte-Ligue le 7 octobre 1571, est 
considérée comme un triomphe de la chrétienté. 
Peintures, gravures, récits sont là pour en témoigner. 
Mais l’auteur cherche avant tout à souligner que, 
dès avant cette bataille, l’Europe avait déjà appris à 
connaître et mesurer son adversaire, surtout depuis 
la chute de Constantinople en 1453.

Les textes de la seconde partie de l’ouvrage 
abordent des domaines précis de transferts cultu-
rels. Deborah Howard étudie la place exercée par la 
circulation du livre entre Venise et la Méditerranée 
orientale. Très tôt, comme l’attestent des inventaires 
après décès, les marchands vénitiens prirent l’habi-
tude d’emporter avec eux des ouvrages pour occuper 
leurs loisirs. Cette passion les poussa parfois à acqué-
rir des livres sur place et à transcrire des informations 
aux sujets les plus variés : si certains indiquent des 
prix, des listes de produits, des prières, d’autres, plus 
techniques, retranscrivent des recettes médicales, 
collectent des informations sur la construction navale, 
servent de guides astronomiques et astrologiques. 
D’autres encore se révèlent être de précieux guides 
de pèlerinage donnant des recommandations aux 
pèlerins chrétiens, tant sur le plan spirituel que pra-
tique (vêtements à emporter, dépenses sur place) 
ou bien des récits de voyage, témoins de ce que des 
voyageurs ont vu et entendu. 

Caroline Campbell s’intéresse à l’histoire du ta-
bleau conservé au musée du Louvre intitulé Réception 
des ambassadeurs vénitiens à Damas. Contrairement 
à la plupart des peintures de cette époque, cette toile 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Contadini Anna, Norton Claire (éds.): The Renaissance and the Ottoman World., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 90

III. Histoire

n’évoque pas une allégorie biblique ou antique mais 
une rencontre entre un diplomate occidental et un 
souverain oriental. Bien que la scène évoquée fût 
longtemps incomprise, on sait désormais qu’il s’agit 
de la réception du consul de Venise, Pietro Zen, par 
le gouverneur mamlouk de Damas en 1510 ou 1512. 
Mais beaucoup de questions subsistent. Qui est le 
commanditaire de ce tableau ? Quel est le message 
que l’on veut faire passer ? Qui sont les autres per-
sonnages représentés ? Qui est le peintre (peut-être 
Vincenzo Catena ou Girolamo da Santacroce) ? De 
son côté, Sonja Brentjes, nous fait découvrir une carte 
de l’Anatolie réalisée en 1564 par l’un des grands car-
tographes de Venise, Giacomo Gastaldi (m. en 1566). 
Auteur de plus d’une centaine de cartes, G. Gastaldi, 
actif entre 1539 et 1566, révolutionna la cartographie. 
Il ne semble pas avoir utilisé de sources orientales, 
mais il a su se procurer de précieuses informations 
par d’autres canaux tout en reprenant les données 
ptoléméennes. 

Owen Wright s’intéresse aux instruments de 
musique de la culture arabe et leur diffusion en 
Occident depuis l’époque des croisades. Pour ce faire, 
il utilise de nombreuses gravures, récits de voyage, et 
revient sur le rôle des interprètes, à commencer par 
le célèbre Ali Ufki, alias Albert Bobowski.

Bien avant que les Lumières ne fassent systé-
matiquement comparaître l’ensemble des cultures 
extra-chrétiennes connues, dans le procès qu’elles 
intentaient à l’ordre établi, la philosophie politique 
de la Renaissance avait cherché à théoriser le cas otto-
man, en un temps où celui-ci était d’une si brûlante 
actualité. C’est le thème abordé dans la troisième 
partie du livre intitulée Renaissance Thought.

Zweder von Martels retrace depuis le pontificat 
de Pie II (1458-1464) jusqu’à celui de Benoît XVI 
(2005-2013), soit sur plus de six siècles, l’évolution 
des rapports entre la chrétienté et l’Empire ottoman. 
La période moderne débute sur l’idée que le péril 
est plus grand que jamais puisque l’Europe, du fait 
à la fois de l’échec des croisades et du succès de la 
Reconquista, est à son tour menacée en son cœur 
même par l’avance ottomane. Dès le milieu du 
xve siècle, Aenea Sivio Piccolomini, qui deviendra 
pape, en 1458, sous le nom de Pie II, chercha à mobi-
liser l’Europe chrétienne. Une nouvelle croisade fut 
décrétée avec mission de défendre Constantinople et 
l’Europe orientale. Avec le temps, les guerres contre 
le Turc revêtirent une certaine sacralité, d’où l’expres-
sion « saintes ligues » (sacra ligua) pour désigner les 
coalitions ; les victimes devinrent des martyrs sur la 
voie de la sainteté. 

Un obstacle à l’organisation des croisades 
tenait au schisme qui divisait les chrétiens. Asaph 
Ben-Tov nous montre qu’à partir des années 1540, 

les humanistes luthériens allemands s’intéressèrent 
aux écrits byzantins et aux études grecques post-
byzantines, donnant ainsi naissance aux études byzan-
tines. Ces auteurs ont besoin d’historiciser l’Antiquité. 
C’est en pays germanique que Hieronymus Wolf fait 
paraître, en 1557-1562, de grandes histoires byzan-
tines, celles de Zonaras, Nicétas, Chionatès, Grégoras 
et Laonikos Chalkondylès, dont il note qu’ensemble, 
elles forment « integrum byzantinae historiae corpus 
a Costantino Magno ad Costantinum postremum ». 
Dans quelle mesure ce mouvement fut-il favorisé par 
la Réforme ? Celle-ci a sans doute affaibli le préjugé 
catholique anti-orthodoxe, et considère Byzance 
d’un œil nouveau.

Quant à Noel Malcolm, il revient sur la pensée 
du jurisconsulte, économiste, philosophe et théo-
ricien politique français Jean Bodin (1529-1596). 
L’auteur de La Méthode de l’histoire (1566), des Six 
Livres de la République (1576) et du Colloquium hep-
taplomores (Le « Colloque des sept savants », 1593), 
resté manuscrit, n’a jamais caché son admiration 
pour le sens politique des Ottomans dans lesquels il 
voyait les dignes successeurs des Romains. Il entreprit 
de justifier sur le plan de l’« ingénierie » politique, 
leurs institutions les plus violemment dénoncées, 
telles que la perpétration du fratricide dans la famille 
impériale ou l’enrôlement de force des garçons 
chrétiens dans le corps des janissaires. Reprenant 
les catégories aristotéliciennes, il ne plaçait pas les 
Ottomans, comme le faisait l’opinion commune, dans 
la catégorie de la tyrannie, mais dans une catégorie 
intermédiaire entre tyrannie et monarchie, à laquelle 
il donnait l’appellation de monarchie seigneuriale. 
Pour cet humaniste de la Renaissance finissante, 
l’islam et le monde musulman semblent constituer 
un univers à la fois exotique et familier. Esprit curieux 
de tout ce que le grand livre du monde pouvait offrir 
à son regard et à sa réflexion, il est attiré par cette 
civilisation sur laquelle, à chaque occasion, il interroge 
cosmographes, négociants ou diplomates revenant 
d’Afrique ou d’Orient. Ces informations ont suscité 
chez Jean Bodin un sentiment d’autant plus favorable 
vis-à-vis du « Turc » et son empire que l’auteur de 
la Méthode et de la République se montre toujours 
impressionné par l’efficacité économique ou par 
l’autorité politique de cet État.

La quatrième et dernière partie du livre, intitulée 
The Renaissance and the Ottoman Empire regroupe 
trois communications. Alison Ohta s’intéresse aux 
artisans relieurs italiens du xve siècle qui ont su 
merveilleusement introduire dans leurs reliures des 
éléments décoratifs inspirés des modèles persans, 
mamlouks et ottomans. Pour sa part, Suraiya Faroqhi 
dresse un rapide panorama de l’histoire des textiles. 
Elle souligne que, si le commerce des textiles, entre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Contadini Anna, Norton Claire (éds.): The Renaissance and the Ottoman World., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 91

III. Histoire

1400 et 1600, s’est d’abord fait d’est en ouest, les 
courants tendent à s’inverser au cours du xvie siècle, 
avec le développement des productions italiennes, 
plus tard anglaises. L’Europe continuera d’importer 
certaines marchandises telles que la soie, les fils, les 
tapis, mais en sens inverse ses produits manufacturés 
ne vont cesser de conquérir l’Orient.

Anna Akasoy s’intéresse au sultan Mehmed II 
et à son rôle dans les échanges intellectuels entre 
l’Empire ottoman et l’Occident. Elle se demande, 
comme certains de ses contemporains semblent 
l’affirmer, si Mehmed II peut être considéré comme 
un maître de la philosophie et de la science grecques ? 
On sait que les intellectuels grecs étaient nombreux 
à la cour, à commencer par Georges Amiroutzès 
de Trébizonde, Critobule d’Imroz ou le patriarche 
Gennadios II. Le souverain se faisait traduire et lire 
des ouvrages historiques antiques et médiévaux. De 
même, il faisait copier pour la bibliothèque de son 
palais des manuscrits grecs par les hellénistes de son 
entourage (16 ont été identifiés), ouvrages traitant de 
théologie, de philosophie, d’histoire et de géographie.

Renaissance and the Ottoman World est un 
ouvrage dense, riche d’informations, magnifiquement 
illustré (39 figures, 43 planches couleurs) qui nous 
montre l’héritage culturel, artistique et intellectuel 
que l’Europe et le monde musulman partagent. Il n’a 
pas pour ambition de bouleverser nos connaissances 
mais de mettre l’accent sur ces interactions, sur la 
place jouée par l’Empire ottoman. Réalisé par les meil-
leurs spécialistes des relations entre l’Europe occiden-
tale (pour ne pas dire Vénitiens) et l’Empire ottoman, 
les treize contributions permettent de faire le point 
sur les travaux en cours, ce qui rend cet ouvrage très 
profitable aux historiens du monde moderne peu 
familiarisés avec le monde oriental. Notons que ce 
livre peut être complété par la lecture du catalogue 
de l’exposition Venise et l’Orient, 828-1797, qui s’est 
tenue à l’Institut du Monde Arabe à Paris en 2006-
2007 et l’ouvrage collectif dirigé par Albrecht Fuess, 
Bernard Heyberger et Philippe Vendrix (La frontière 
méditerranéenne du xve au xviiie siècle, Bruxelles, 
Brepols Publishers, 2014).

Frédéric Hitzel 
CNRS-EHESS, Paris.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Contadini Anna, Norton Claire (éds.): The Renaissance and the Ottoman World., recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

