| Il. HisTOIRE |

PicARrD, Christophe

La mer des califes.

Une histoire de la Méditerranée musulmane
(v =xii€ siecle).

Seuil, Paris,

Annexes (10 cartes), index et bibliographie,
2015, 448 p.

ISBN: 978-2-02-098381-5

L'idée tenace et répandue selon laquelle les
musulmans furent incapables, sinon quelques
rebelles et marginaux, de lancer des navires de
guerre, d'organiser des marines professionnelles et
des flottes actives a désormais fait long feu. Cette
opinion trouvait son origine dans le grand Mahomet
et Charlemagne de Jacques Pirenne, ouvrage rédigé
a une époque ou l'état de la documentation et des
recherches ne permettaient guere, il est vrai, d’ap-
précier a sa juste valeur l'investissement de la mer
par les conquérants arabes accusés d'avoir rompu
l'unité méditerranéenne et fait cesser les relations
commerciales entre les deux rives de la Méditerranée.
En dépit de I'apparition de nouvelles sources et d'une
multiplication des travaux, cette idée a étrangement
trouvé des échos chez certains auteurs jusqu’a une
date assez récente. Au nom d’une sorte d'essentia-
lisme d’'un autre temps, qui voyait les Arabes comme
des hommes du désert incapables de tirer profit de
la Méditerranée, la peur qu’aurait inspiré la mer aux
conquérants venus d’Arabie et a leurs descendants
fut invoquée pour justifier un soi-disant désintérét
des musulmans pour la mer. Lislam, au prétexte que
le Coran névoquait guere la mer, aurait également
justifié que les califes, successeurs de Muhammad,
n‘aient pas souhaité lancer leurs forces sur I'immen-
sité de la mer. La prise de contréle de la navigation en
Méditerranée par les flottes chrétiennes a partir du
X1€ siecle tendait a confirmer ces premiers jugements.

Louvrage que Christophe Picard, spécialiste du
monde musulman médiéval, consacre a cette mer des
califes remet ainsi totalement en cause ces considé-
rations. Ce livre est le fruit d’'un travail de recherche
et de réflexion que Christophe Picard mene sur les
rapports entre les musulmans et la mer a 'époque
médiévale depuis de nombreuses années. Il ne s'agit
pas tant pour I'historien d'expliquer les différents
aspects de l'organisation navale des dynasties cali-
fales que de mettre en évidence la maniere dont ces
dynasties utiliserent la Méditerranée.

En s'appuyant sur des sources arabes et sur les
recherches les plus récentes, I'auteur livre ainsi une
synthése claire et originale du réle et de I'utilisation
de la mer Méditerranée par les musulmans. Dés

I'introduction (p. 9-25), C. P.explique ainsi l'origine du
|

«quiproquo durable » quant a l'activité navale musul-
mane. Il montre comment, dans les tout premiers
siecles de I'lslam (vi® — 1x¢ siecle), la disparition des
sources arabes, du fait d’'une destruction des archives
par les dynasties successives, a conduit a ne prendre
en considération que la documentation chrétienne
qui percevait l'activité navale émanant des littoraux
musulmans comme une activité menée par des
pirates incontrélés. A I'inverse, 'auteur montre que
les califes ont tres tot voulu faire de la Méditerranée
un espace impérial en faisant rédiger « une littérature
de chancellerie » composée de chroniques, de géo-
graphies et de documents juridiques qui attestent
que ces pirates étaient clairement mandatés par le
pouvoir central musulman qui controlait I'écriture
de I'histoire d'une Méditerranée a conquérir ou
conquise.

Lauteur adopte une démarche a la fois chronolo-
gique et géographique dans chacune des deux parties
composant son ouvrage. Dans sa premiére partie,
intitulée La Méditerranée des Arabes: entre repré-
sentations et appropriations (p. 29-223), Christophe
Picard s’intéresse de maniére originale a la naissance
d’'une littérature qui permit peu a peu aux musul-
mans de prendre la mesure de ce nouvel espace
maritime. Il montre notamment que, dans les écrits
des premiers chroniqueurs relatant les conquétes, la
Méditerranée n'occupait qu’'une place secondaire qui
pouvait laisser penser qu'elle était abandonnée aux
chrétiens. Reprenant, les études portant sur la mise
en histoire du califat abbasside, I'auteur montre com-
ment les califes firent rédiger des chroniques narrant
la conquéte de la Méditerranée. La rédaction passait
par le remaniement des récits initiaux remontant
aux califes rashidin et aux Omeyyades de Damas,
afin de sélectionner les épisodes qui pouvaient le
mieux contribuer a promouvoir «l'universalisme
abbasside » et a légitimer le role des Abbassides
comme acteurs majeurs d'un jihad, terme dont le
sens évolua en fonction des options stratégiques
et idéologiques. Loin détre limitée a Bagdad et aux
chroniques officielles, Lauteur explique que, dans les
grandes villes telles Fustat, Alexandrie ou Kairouan,
les oulémas recueillirent tres tot les récits concernant
les conquétes dans lesquels les mérites de ceux qui
étaient morts lors des expéditions navales étaient
d’autant plus valorisés qu'il s'agissait d’'une premiére
pour ces hommes que d'aller combattre en mer et de
se sacrifier pour repousser les frontiéres du monde
musulman. Tres clairement, et c'est une des théses de
l'auteur, a la différence de I'espace du commerce que
constituait l'océan Indien, la Méditerranée fut avant
tout considérée comme l'espace maritime dévolu
au jihad et donc un espace de la construction de
la légitimité califale. Les premiéres géographies du

BCAI 30 63
BCAI 30 (2016) Picard Christophe: La mer des califes. Une histoire de la Méditerranée musulmane (Vlle-Xlle siecle)., recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

monde musulman rédigées a Bagdad permettent
néanmoins de voir ce décalage entre I'espace mari-
time de référence que représentaient pour les Arabes
d‘alors l'océan Indien et la Méditerranée. Christophe
Picard montre que, dans cette littérature des premiers
temps, la Méditerranée occupait une place assez
marginale avant, sous le calame d’lbn Hawqal, d’étre
placée au coeur d'un monde musulman qui était
alors en train de perdre sa centralité bagdadienne
désormais concurrencée par Cordoue et les capitales
fatimides.

Ce changement précédait de peu la naissance
d’une littérature géographique arabe, mais occiden-
tale cette fois avec notamment I'andalou al-Bakri dont
l'ouvrage, qui reprend quelques auteurs antérieurs,
mais perdus, témoigne de la naissance de nouveaux
foyers de la littérature géographique en dehors de la
sphere abbasside. QU'ils soient ifrigiyen ou andalou,
ces nouveaux foyers de rédaction d'une chronogra-
phie méditerranéenne reprenaient, malgré tout, le
modele abbasside. Dans un contexte de compétition
idéologique et militaire entre les califats fatimide et
omeyyade, les géographies et les chroniques rédigées
alademande des différents souverains servirent a ma-
nifester les ambitions impérialistes de ces nouveaux
pouvoirs en recherche de légitimité. L'Omeyyade
‘Abd al-Rahman Il et ses suivants s’attacherent a la
mise en histoire de la dynastie, un récit dans lequel
plusieurs épisodes majeurs tiennent au poids de la
flotte. Au début du x¢siecle, 'exemple de la lutte
contre le rebelle Ibn Hafstin dont Iélimination permit
I'établissement de la souveraineté omeyyade sur les
deux rives du détroit de Gibraltar, ou encore les récits
de la construction des arsenaux d’Alméria, Malaga,
Séville, Tortose constituent autant de preuves de
la volonté des califes d’'al-Andalus d'utiliser la mer
a des fins idéologiques. Cet objectif est encore
plus frappant chez les Fatimides qui, en Ifrigiya
d’abord puis en Egypte, firent rédiger de nombreux
documents dans lesquels les victoires maritimes, les
efforts de construction navale, de rationalisation de
I'administration portuaire ou encore les cérémonies
grandioses impliquant la flotte et le calife, servaient
a légitimer les prétentions ismaéliennes a exercer
le pouvoir universel. Christophe Picard souligne a
quel point la période fatimide constitue une phase
de développement pour les textes impliquant d’'une
maniére ou d’une autre la mer, qu'il s'agisse de docu-
ments administratifs comme les ouvrages traitant
des taxes portuaires, ou les lettres commerciales
de la Geniza dans lesquelles le commerce maritime
entre les territoires sous influence fatimide, mais pas
seulement, occupe une place importante. Suivant sa
logique, I'auteur explique que la fin de la dynastie fati-

mide consacre la fin des prétentions hégémoniques
|

musulmanes en Méditerranée orientale, mais
pas dans le bassin occidental. En effet, en dépit
de I’éclatement du califat omeyyade, Christophe
Picard montre comment certains émirs de Taifas,
celui de Dénia notamment, menerent une politique
navale qui reprenait, en I'adaptant a la taille de leurs
domaines, celle des califes d'al-Andalus. Le califat
des Almohades constitue évidemment un temps
fort dans le développement d'une politique navale
maghrébine. Lauteur explique en effet que ces califes
berbeéres attacherent une tres grande importance
a leur marine et que, sous leur regne, les sources
évoquant la mer se développerent et atteignirent
un degré de précision inégalé quant aux explications
relatives a la formation des marins, des amiraux ou
I'implication personnelle des souverains almohades
dans la surveillance des flottes. La littérature juridique,
avec les recueils de fatwas, et les hagiographies qui se
multiplient alors témoignent a quel point, sous les
Almohades, le voyage en mer devint courant pour
les Andalous comme pour les Maghrébins. La fin de
cette dynastie berbeére consacra, la encore, la fin d'une
volonté hégémonique musulmane en Méditerranée
au profit des marines européennes, mais n'entraina
pas la disparition des liens tissés entre les habitants
des villes portuaires et I'espace maritime comme en
atteste la documentation relative a certains grands
ports tel celui de Bougie.

Dans sa deuxieme partie, intitulée «Les stra-
tégies méditerranéennes des califes » (p. 229-344)
Christophe Picard reprend la méme logique chro-
nologique et géographique qui fait passer le lecteur
de I'Orient a I'Occident musulman, afin d'expliquer
de maniere concrete les politiques menées en
Méditerranée par les dynasties successives. Si la pé-
riode des quatre premiers califes puis des Omeyyades
de Damas est la moins documentée, l'auteur dé-
montre pourtant que, trés tot, les hommes a la téte
du monde musulman et chargés de son expansion
utilisérent la flotte. Lauteur reprend des épisodes bien
connus par ailleurs relatifs aux premiéres confronta-
tions navales entre les musulmans et les Byzantins,
mais il Sappuie sur des travaux récents pour expliquer
qu'il ne s'agissait pas d'épisodes ponctuels, mais d'une
véritable stratégie maritime dont l'initiateur fut le gé-
néral Mu‘awiya sous le califat de ‘Uthman (644-656).
La découverte d'une liste des amiraux égyptiens entre
644 et 749 atteste clairement du choix de développer
une force navale musulmane afin de contrecarrer les
désirs de reconquétes des Byzantins et de lancer les
offensives contre les iles méditerranéennes, Chypre
notamment, voire méme Constantinople, assiégée a
plusieurs reprises. Cette politique navale orientale fut
prolongée en Méditerranée occidentale, et avant tout
a partir des cotes d'Ifrigiya, sous les Omeyyades de

BCAI 30 64

BCAI 30 (2016) Picard Christophe: La mer des califes. Une histoire de la Méditerranée musulmane (Vlle-Xlle siecle)., recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

Damas qui établirent un arsenal a Tunis en 702 afin
de poursuivre la stratégie de prise de controle des iles.

Loin de se laisser manipuler par les sources qui
suggerent un coup d’arrét de la politique maritime de
la part des Abbassides durant les premiéres décennies
de leur regne, Christophe Picard explique que les
califes adapterent leur discours et les représentations
du jihad aux sensibilités des forces militaires orien-
tales qui devenaient de plus en plus majoritaires dans
leur entourage. Le prestige du cavalier éclipsa, dans la
littérature, celui du guerrier embarqué. Pourtant, les
Abbassides maintinrent une marine active et efficace
qui, face a l'essor byzantin, se consacra désormais
davantage a défendre les territoires musulmans plu-
tot qu'a étendre ces territoires. Cette nouvelle poli-
tique passa notamment par l'édification des ribdt-s,
sorte de fortins situés sur les frontiéres terrestres
et sur les littoraux et dans lesquels des volontaires
venaient senrodler le temps de la saison de la guerre.
Cette volonté d’hégémonie maritime des Abbassides
passait par la mise en place d'une administration
maritime. Cette volonté ne fut toutefois pas tou-
jours ni efficace ni suivie dans le temps comme en
atteste la marginalisation de I'Egypte, et il faudrait
en fait ajouter de pratiquement toute la cote syro-
palestinienne, mais, de maniére moins visible, il est
vrai, dans le dispositif naval abbasside. Ce désintérét
pour la facade maritime égyptienne au Ix siecle fut
dailleurs sanctionné par des raids byzantins qui for-
cérent les autorités a se préoccuper de nouveau de la
défense des ports du delta du Nil a partir des années
850 mais également de Palestine, comme en atteste
le célebre récit d’al-Mugaddasi sur la fortification du
port d’Acre par son grand-pere au temps d’Ibn Taln
(868-884) puis par la reconstruction d’un arsenal a
Fustat dans les années 930. Si I'on ne peut en aucun
cas affirmer que les Abbassides abandonnérent toute
préoccupation navale dans ces années I3, force est
de constater, qu'en dépit de l'existence d’arsenaux
officiels a Tyr, Tripoli, Chandax/Héraklion et Tarse en
Anatolie, lors de I'attaque navale de I'Egypte par les
Fatimides en 919-920, ce fut bien la flotte la plus éloi-
gnée, celle de Tarse, qui vint en Egypte pour repousser
les navires fatimides. Quelques années plus tard, les
troupes fatimides purent assez facilement incendier
I'arsenal de I'ile de Rawda, sur le Nil, en face de Fustat.
Le signe de ce qu'il faut bien voir malgré tout comme
un moindre intérét abbasside pour les choses de la
mer se percoit également a la fois dans l'instrumen-
talisation des groupes de pirates, le cas des marins
andalous installés en Crete étant le plus connu, pour
servir les intéréts du califat en lieu et place de marins
et de flottes financés par les califes. Il faut associer
a cette instrumentalisation des pirates devenus

corsaires pour l'occasion, le développement d’un dis-
|

cours vantant les mérites du service au ribat, effectué
par de pieux volontaires en armes. Autant d'éléments
qui permettaient, a la dynastie, déconomiser sur
les soldes de soldats ou de marins professionnels.
Dans I'Occident musulman, au Maghreb comme en
al-Andalus, le modele défini par les Abbassides fut
repris. Aux vII1¢-1x¢ siecles, la mer était devenue le seul
espace du jihad et toutes les dynasties chercherent
a investir, d'une maniére ou d’'une autre, cet espace
et les rivages en développant une marine efficace
a l'instar des Omeyyades d’al-Andalus et en favori-
sant la pratique du ribdt. Christophe Picard montre
ensuite qu’avec la naissance du califat fatimide et
la proclamation du califat omeyyade d’al-Andalus
qui poursuivaient tous deux des buts sensiblement
identiques, le x® siecle constitue une étape essentielle
car les flottes, soutenues par une politique navale
active dans les deux cas, deviennent des instruments
majeurs de la menée a bien des objectifs des deux
dynasties qui multiplient les expéditions navales
associées a une intense propagande. Grace a la Sicile,
les Fatimides bénéficiaient d'un avantage sur leurs
concurrents car ils purent ainsi multiplier les raids
contre les terres chrétiennes et parfaire leur image
de champion du jihad au moment ou ils avancaient
définitivement au Proche-Orient dans les années 970.
Comme le souligne l'auteur, le véritable changement
de cette période consiste en la mise en place de
réseaux marchands a I'échelle de toute la Méditerra-
née ou presque afin de servir les intéréts des dynasties
au pouvoir qui utiliserent le commerce maritime a la
fois pour percevoir des taxes, mais aussi pour acquérir
les marchandises de luxe indispensables au fonction-
nement d’une cour califale, marchandises dont la
présence sur les marchés urbains représentait, aux
yeux des visiteurs étrangers notamment, des preuves
du prestige de ces dynasties. Le cas des Fatimides et
la documentation exceptionnelle que constituent
les lettres commerciales de la Geniza écrites par des
marchands juifs témoignent de I'importance que prit
le commerce maritime ainsi que la complexité que
pouvaient atteindre les institutions douaniéres sises
dans les ports. Les Fatimides développerent leurs
institutions douaniéres en se référant de maniére
nominale seulement aux principes religieux de I'islam
qui auraient di régir ces échanges commerciaux. La
souplesse du pragmatisme, plutot que la rigidité du
droit musulman, pourtant assez clairement défini,
parait avoir été la clé de I'administration douaniére
égyptienne mise en place par cette dynastie shiite
et reprise ensuite avec quelques variantes par les
dynasties sunnites suivantes.

Loin de se limiter 2 une mer de la confrontation,
Christophe Picard montre ainsi qua partir du x¢ siecle,

la Méditerranée fut largement autant une mer de
|

BCAI 30 65
BCAI 30 (2016) Picard Christophe: La mer des califes. Une histoire de la Méditerranée musulmane (Vlle-Xlle siecle)., recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

I'échange et du commerce. Méme durant le x1i® siecle,
pourtant marqué par les croisades, I'Egypte devint
la plague tournante du commerce entre I'Orient et
I'Occident, entre l'océan Indien, et la Méditerranée,
mais de plus en plus au profit des puissances euro-
péennes qui bénéficiaient a la fois de marines plus
puissantes, d’'un contexte économique plus favo-
rable et purent peu a peu imposer leurs conditions
commerciales aux souverains musulmans. Cest au
x1€ siecle que la Méditerranée cesse alors d'étre la
mer des califes, cet espace maritime qui, a l'inverse du
trop pacifique océan Indien, avait été investi par les
politiques califales a cause du potentiel de légitimité
et de prestige qu'elle recelait.

L'argumentation est ainsi solide et claire tout au
fil de l'ouvrage qui est accompagné d’un glossaire, de
huit cartes de contextualisation, toujours utiles, et
de deux reproductions cartographiques tirées du
manuscrit du Livres des Merveilles (Kitab Ghara'ib
al-funin wa milah al-‘uyiin), vraisemblablement
réalisées initialement a la demande des califes fati-
mides. La qualité médiocre de ces deux reproduc-
tions en noir et blanc, alors que les originaux sont
en couleur et de plus grandes dimensions, 6te toute
possibilité de les utiliser mais leur présence dans
l'ouvrage apporte la preuve d’'une volonté cartogra-
phique précoce de s'approprier I'espace maritime. La
bibliographie est assez complete méme si l'on peut
s'étonner de l'oubli des travaux de I'historien égyptien
Ali M. Fahmy, auteur de deux ouvrages consacrés a
l'organisation navale musulmane et au pouvoir naval
musulman a la période médiévale qui, bien qu’'un
peu dépassés aujourd’hui, constituent toujours des
références. En outre, certaines références bibliogra-
phiques contiennent quelques coquilles.

Ces critiques mineures ne ternissent en rien
la grande qualité du propos. Avec un tel ouvrage,
Christophe Picard contribue largement au renou-
vellement de I'historiographie de I'lslam médiéval,
en montrant les efforts précoces et soutenus des
dynasties musulmanes pour contrdler la Méditerra-
née et y faire régner un ordre islamique réel ou fictif,
mais toujours légitimant.

David Bramoullé
Université de Toulouse

BCAI 30 66
BCAI 30 (2016) Picard Christophe: La mer des califes. Une histoire de la Méditerranée musulmane (Vlle-Xlle siecle)., recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

