
	 BCAI 30	 63

III. Histoire

Picard, �Christophe 
La mer des califes.  
Une histoire de la Méditerranée musulmane 
(viie –xiie siècle).

Seuil, Paris,  
Annexes (10 cartes), index et bibliographie,  
2015, 448 p. 
ISBN : 978-2-02-098381-5

L’idée tenace et répandue selon laquelle les 
musulmans furent incapables, sinon quelques 
rebelles et marginaux, de lancer des navires de 
guerre, d’organiser des marines professionnelles et 
des flottes actives a désormais fait long feu. Cette 
opinion trouvait son origine dans le grand Mahomet 
et Charlemagne de Jacques Pirenne, ouvrage rédigé 
à une époque où l’état de la documentation et des 
recherches ne permettaient guère, il est vrai, d’ap-
précier à sa juste valeur l’investissement de la mer 
par les conquérants arabes accusés d’avoir rompu 
l’unité méditerranéenne et fait cesser les relations 
commerciales entre les deux rives de la Méditerranée. 
En dépit de l’apparition de nouvelles sources et d’une 
multiplication des travaux, cette idée a étrangement 
trouvé des échos chez certains auteurs jusqu’à une 
date assez récente. Au nom d’une sorte d’essentia-
lisme d’un autre temps, qui voyait les Arabes comme 
des hommes du désert incapables de tirer profit de 
la Méditerranée, la peur qu’aurait inspiré la mer aux 
conquérants venus d’Arabie et à leurs descendants 
fut invoquée pour justifier un soi-disant désintérêt 
des musulmans pour la mer. L’islam, au prétexte que 
le Coran n’évoquait guère la mer, aurait également 
justifié que les califes, successeurs de Muhammad, 
n’aient pas souhaité lancer leurs forces sur l’immen-
sité de la mer. La prise de contrôle de la navigation en 
Méditerranée par les flottes chrétiennes à partir du 
xiie siècle tendait à confirmer ces premiers jugements.

L’ouvrage que Christophe Picard, spécialiste du 
monde musulman médiéval, consacre à cette mer des 
califes remet ainsi totalement en cause ces considé-
rations. Ce livre est le fruit d’un travail de recherche 
et de réflexion que Christophe Picard mène sur les 
rapports entre les musulmans et la mer à l’époque 
médiévale depuis de nombreuses années. Il ne s’agit 
pas tant pour l’historien d’expliquer les différents 
aspects de l’organisation navale des dynasties cali-
fales que de mettre en évidence la manière dont ces 
dynasties utilisèrent la Méditerranée. 

En s’appuyant sur des sources arabes et sur les 
recherches les plus récentes, l’auteur livre ainsi une 
synthèse claire et originale du rôle et de l’utilisation 
de la mer Méditerranée par les musulmans. Dès 
l’introduction (p. 9-25), C. P. explique ainsi l’origine du 

« quiproquo durable » quant à l’activité navale musul-
mane. Il montre comment, dans les tout premiers 
siècles de l’Islam (viie – ixe siècle), la disparition des 
sources arabes, du fait d’une destruction des archives 
par les dynasties successives, a conduit à ne prendre 
en considération que la documentation chrétienne 
qui percevait l’activité navale émanant des littoraux 
musulmans comme une activité menée par des 
pirates incontrôlés. À l’inverse, l’auteur montre que 
les califes ont très tôt voulu faire de la Méditerranée 
un espace impérial en faisant rédiger « une littérature 
de chancellerie » composée de chroniques, de géo-
graphies et de documents juridiques qui attestent 
que ces pirates étaient clairement mandatés par le 
pouvoir central musulman qui contrôlait l’écriture 
de l’histoire d’une Méditerranée à conquérir ou 
conquise.

L’auteur adopte une démarche à la fois chronolo-
gique et géographique dans chacune des deux parties 
composant son ouvrage. Dans sa première partie, 
intitulée La Méditerranée des Arabes : entre repré-
sentations et appropriations (p. 29-223), Christophe 
Picard s’intéresse de manière originale à la naissance 
d’une littérature qui permit peu à peu aux musul-
mans de prendre la mesure de ce nouvel espace 
maritime. Il montre notamment que, dans les écrits 
des premiers chroniqueurs relatant les conquêtes, la 
Méditerranée n’occupait qu’une place secondaire qui 
pouvait laisser penser qu’elle était abandonnée aux 
chrétiens. Reprenant, les études portant sur la mise 
en histoire du califat abbasside, l’auteur montre com-
ment les califes firent rédiger des chroniques narrant 
la conquête de la Méditerranée. La rédaction passait 
par le remaniement des récits initiaux remontant 
aux califes rashīdūn et aux Omeyyades de Damas, 
afin de sélectionner les épisodes qui pouvaient le 
mieux contribuer à promouvoir « l’universalisme 
abbasside » et à légitimer le rôle des Abbassides 
comme acteurs majeurs d’un jihad, terme dont le 
sens évolua en fonction des options stratégiques 
et idéologiques. Loin d’être limitée à Bagdad et aux 
chroniques officielles, L’auteur explique que, dans les 
grandes villes telles Fusṭāṭ, Alexandrie ou Kairouan, 
les oulémas recueillirent très tôt les récits concernant 
les conquêtes dans lesquels les mérites de ceux qui 
étaient morts lors des expéditions navales étaient 
d’autant plus valorisés qu’il s’agissait d’une première 
pour ces hommes que d’aller combattre en mer et de 
se sacrifier pour repousser les frontières du monde 
musulman. Très clairement, et c’est une des thèses de 
l’auteur, à la différence de l’espace du commerce que 
constituait l’océan Indien, la Méditerranée fut avant 
tout considérée comme l’espace maritime dévolu 
au jihad et donc un espace de la construction de 
la légitimité califale. Les premières géographies du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Picard Christophe: La mer des califes. Une histoire de la Méditerranée musulmane (VIIe–XIIe siècle)., recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 64

III. Histoire

monde musulman rédigées à Bagdad permettent 
néanmoins de voir ce décalage entre l’espace mari-
time de référence que représentaient pour les Arabes 
d’alors l’océan Indien et la Méditerranée. Christophe 
Picard montre que, dans cette littérature des premiers 
temps, la Méditerranée occupait une place assez 
marginale avant, sous le calame d’Ibn Hawqal, d’être 
placée au cœur d’un monde musulman qui était 
alors en train de perdre sa centralité bagdadienne 
désormais concurrencée par Cordoue et les capitales 
fatimides.

Ce changement précédait de peu la naissance 
d’une littérature géographique arabe, mais occiden-
tale cette fois avec notamment l’andalou al-Bakrī dont 
l’ouvrage, qui reprend quelques auteurs antérieurs, 
mais perdus, témoigne de la naissance de nouveaux 
foyers de la littérature géographique en dehors de la 
sphère abbasside. Qu’ils soient ifrīqiyen ou andalou, 
ces nouveaux foyers de rédaction d’une chronogra-
phie méditerranéenne reprenaient, malgré tout, le 
modèle abbasside. Dans un contexte de compétition 
idéologique et militaire entre les califats fatimide et 
omeyyade, les géographies et les chroniques rédigées 
à la demande des différents souverains servirent à ma-
nifester les ambitions impérialistes de ces nouveaux 
pouvoirs en recherche de légitimité. L’Omeyyade 
‘Abd al-Raḥmān III et ses suivants s’attachèrent à la 
mise en histoire de la dynastie, un récit dans lequel 
plusieurs épisodes majeurs tiennent au poids de la 
flotte. Au début du xe siècle, l’exemple de la lutte 
contre le rebelle Ibn Hafsūn dont l’élimination permit 
l’établissement de la souveraineté omeyyade sur les 
deux rives du détroit de Gibraltar, ou encore les récits 
de la construction des arsenaux d’Alméria, Malaga, 
Séville, Tortose constituent autant de preuves de 
la volonté des califes d’al-Andalus d’utiliser la mer 
à des fins idéologiques. Cet objectif est encore 
plus frappant chez les Fatimides qui, en Ifrīqiya 
d’abord puis en Égypte, firent rédiger de nombreux 
documents dans lesquels les victoires maritimes, les 
efforts de construction navale, de rationalisation de 
l’administration portuaire ou encore les cérémonies 
grandioses impliquant la flotte et le calife, servaient 
à légitimer les prétentions ismaéliennes à exercer 
le pouvoir universel. Christophe Picard souligne à 
quel point la période fatimide constitue une phase 
de développement pour les textes impliquant d’une 
manière ou d’une autre la mer, qu’il s’agisse de docu-
ments administratifs comme les ouvrages traitant 
des taxes portuaires, ou les lettres commerciales 
de la Geniza dans lesquelles le commerce maritime 
entre les territoires sous influence fatimide, mais pas 
seulement, occupe une place importante. Suivant sa 
logique, l’auteur explique que la fin de la dynastie fati-
mide consacre la fin des prétentions hégémoniques 

musulmanes en Méditerranée orientale, mais 
pas dans le bassin occidental. En effet, en dépit 
de l’éclatement du califat omeyyade, Christophe 
Picard montre comment certains émirs de Taifas, 
celui de Dénia notamment, menèrent une politique 
navale qui reprenait, en l’adaptant à la taille de leurs 
domaines, celle des califes d’al-Andalus. Le califat 
des Almohades constitue évidemment un temps 
fort dans le développement d’une politique navale 
maghrébine. L’auteur explique en effet que ces califes 
berbères attachèrent une très grande importance 
à leur marine et que, sous leur règne, les sources 
évoquant la mer se développèrent et atteignirent 
un degré de précision inégalé quant aux explications 
relatives à la formation des marins, des amiraux ou 
l’implication personnelle des souverains almohades 
dans la surveillance des flottes. La littérature juridique, 
avec les recueils de fatwas, et les hagiographies qui se 
multiplient alors témoignent à quel point, sous les 
Almohades, le voyage en mer devint courant pour 
les Andalous comme pour les Maghrébins. La fin de 
cette dynastie berbère consacra, là encore, la fin d’une 
volonté hégémonique musulmane en Méditerranée 
au profit des marines européennes, mais n’entraîna 
pas la disparition des liens tissés entre les habitants 
des villes portuaires et l’espace maritime comme en 
atteste la documentation relative à certains grands 
ports tel celui de Bougie.

Dans sa deuxième partie, intitulée « Les stra-
tégies méditerranéennes des califes » (p. 229-344) 
Christophe Picard reprend la même logique chro-
nologique et géographique qui fait passer le lecteur 
de l’Orient à l’Occident musulman, afin d’expliquer 
de manière concrète les politiques menées en 
Méditerranée par les dynasties successives. Si la pé-
riode des quatre premiers califes puis des Omeyyades 
de Damas est la moins documentée, l’auteur dé-
montre pourtant que, très tôt, les hommes à la tête 
du monde musulman et chargés de son expansion 
utilisèrent la flotte. L’auteur reprend des épisodes bien 
connus par ailleurs relatifs aux premières confronta-
tions navales entre les musulmans et les Byzantins, 
mais il s’appuie sur des travaux récents pour expliquer 
qu’il ne s’agissait pas d’épisodes ponctuels, mais d’une 
véritable stratégie maritime dont l’initiateur fut le gé-
néral Mu‘āwiya sous le califat de ‘Uthmān (644-656). 
La découverte d’une liste des amiraux égyptiens entre 
644 et 749 atteste clairement du choix de développer 
une force navale musulmane afin de contrecarrer les 
désirs de reconquêtes des Byzantins et de lancer les 
offensives contre les îles méditerranéennes, Chypre 
notamment, voire même Constantinople, assiégée à 
plusieurs reprises. Cette politique navale orientale fut 
prolongée en Méditerranée occidentale, et avant tout 
à partir des côtes d’Ifrīqiya, sous les Omeyyades de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Picard Christophe: La mer des califes. Une histoire de la Méditerranée musulmane (VIIe–XIIe siècle)., recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 65

III. Histoire

Damas qui établirent un arsenal à Tunis en 702 afin 
de poursuivre la stratégie de prise de contrôle des îles. 

Loin de se laisser manipuler par les sources qui 
suggèrent un coup d’arrêt de la politique maritime de 
la part des Abbassides durant les premières décennies 
de leur règne, Christophe Picard explique que les 
califes adaptèrent leur discours et les représentations 
du jihad aux sensibilités des forces militaires orien-
tales qui devenaient de plus en plus majoritaires dans 
leur entourage. Le prestige du cavalier éclipsa, dans la 
littérature, celui du guerrier embarqué. Pourtant, les 
Abbassides maintinrent une marine active et efficace 
qui, face à l’essor byzantin, se consacra désormais 
davantage à défendre les territoires musulmans plu-
tôt qu’à étendre ces territoires. Cette nouvelle poli-
tique passa notamment par l’édification des ribāṭ-s, 
sorte de fortins situés sur les frontières terrestres 
et sur les littoraux et dans lesquels des volontaires 
venaient s’enrôler le temps de la saison de la guerre. 
Cette volonté d’hégémonie maritime des Abbassides 
passait par la mise en place d’une administration 
maritime. Cette volonté ne fut toutefois pas tou-
jours ni efficace ni suivie dans le temps comme en 
atteste la marginalisation de l’Égypte, et il faudrait 
en fait ajouter de pratiquement toute la côte syro-
palestinienne, mais, de manière moins visible, il est 
vrai, dans le dispositif naval abbasside. Ce désintérêt 
pour la façade maritime égyptienne au ixe siècle fut 
d’ailleurs sanctionné par des raids byzantins qui for-
cèrent les autorités à se préoccuper de nouveau de la 
défense des ports du delta du Nil à partir des années 
850 mais également de Palestine, comme en atteste 
le célèbre récit d’al-Muqaddasī sur la fortification du 
port d’Acre par son grand-père au temps d’Ibn Ṭūlūn 
(868-884) puis par la reconstruction d’un arsenal à 
Fusṭāṭ dans les années 930. Si l’on ne peut en aucun 
cas affirmer que les Abbassides abandonnèrent toute 
préoccupation navale dans ces années là, force est 
de constater, qu’en dépit de l’existence d’arsenaux 
officiels à Tyr, Tripoli, Chandax/Héraklion et Tarse en 
Anatolie, lors de l’attaque navale de l’Égypte par les 
Fatimides en 919-920, ce fut bien la flotte la plus éloi-
gnée, celle de Tarse, qui vint en Égypte pour repousser 
les navires fatimides. Quelques années plus tard, les 
troupes fatimides purent assez facilement incendier 
l’arsenal de l’île de Rawḍa, sur le Nil, en face de Fusṭāṭ. 
Le signe de ce qu’il faut bien voir malgré tout comme 
un moindre intérêt abbasside pour les choses de la 
mer se perçoit également à la fois dans l’instrumen-
talisation des groupes de pirates, le cas des marins 
andalous installés en Crète étant le plus connu, pour 
servir les intérêts du califat en lieu et place de marins 
et de flottes financés par les califes. Il faut associer 
à cette instrumentalisation des pirates devenus 
corsaires pour l’occasion, le développement d’un dis-

cours vantant les mérites du service au ribāṭ, effectué 
par de pieux volontaires en armes. Autant d’éléments 
qui permettaient, à la dynastie, d’économiser sur 
les soldes de soldats ou de marins professionnels. 
Dans l’Occident musulman, au Maghreb comme en 
al-Andalus, le modèle défini par les Abbassides fut 
repris. Aux viiie-ixe siècles, la mer était devenue le seul 
espace du jihad et toutes les dynasties cherchèrent 
à investir, d’une manière ou d’une autre, cet espace 
et les rivages en développant une marine efficace 
à l’instar des Omeyyades d’al-Andalus et en favori-
sant la pratique du ribāṭ. Christophe Picard montre 
ensuite qu’avec la naissance du califat fatimide et 
la proclamation du califat omeyyade d’al-Andalus 
qui poursuivaient tous deux des buts sensiblement 
identiques, le xe siècle constitue une étape essentielle 
car les flottes, soutenues par une politique navale 
active dans les deux cas, deviennent des instruments 
majeurs de la menée à bien des objectifs des deux 
dynasties qui multiplient les expéditions navales 
associées à une intense propagande. Grâce à la Sicile, 
les Fatimides bénéficiaient d’un avantage sur leurs 
concurrents car ils purent ainsi multiplier les raids 
contre les terres chrétiennes et parfaire leur image 
de champion du jihad au moment où ils avançaient 
définitivement au Proche-Orient dans les années 970. 
Comme le souligne l’auteur, le véritable changement 
de cette période consiste en la mise en place de 
réseaux marchands à l’échelle de toute la Méditerra-
née ou presque afin de servir les intérêts des dynasties 
au pouvoir qui utilisèrent le commerce maritime à la 
fois pour percevoir des taxes, mais aussi pour acquérir 
les marchandises de luxe indispensables au fonction-
nement d’une cour califale, marchandises dont la 
présence sur les marchés urbains représentait, aux 
yeux des visiteurs étrangers notamment, des preuves 
du prestige de ces dynasties. Le cas des Fatimides et 
la documentation exceptionnelle que constituent 
les lettres commerciales de la Geniza écrites par des 
marchands juifs témoignent de l’importance que prit 
le commerce maritime ainsi que la complexité que 
pouvaient atteindre les institutions douanières sises 
dans les ports. Les Fatimides développèrent leurs 
institutions douanières en se référant de manière 
nominale seulement aux principes religieux de l’islam 
qui auraient dû régir ces échanges commerciaux. La 
souplesse du pragmatisme, plutôt que la rigidité du 
droit musulman, pourtant assez clairement défini, 
paraît avoir été la clé de l’administration douanière 
égyptienne mise en place par cette dynastie shiite 
et reprise ensuite avec quelques variantes par les 
dynasties sunnites suivantes. 

Loin de se limiter à une mer de la confrontation, 
Christophe Picard montre ainsi qu’à partir du xe siècle, 
la Méditerranée fut largement autant une mer de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Picard Christophe: La mer des califes. Une histoire de la Méditerranée musulmane (VIIe–XIIe siècle)., recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 66

III. Histoire

l’échange et du commerce. Même durant le xiie siècle, 
pourtant marqué par les croisades, l’Égypte devint 
la plaque tournante du commerce entre l’Orient et 
l’Occident, entre l’océan Indien, et la Méditerranée, 
mais de plus en plus au profit des puissances euro-
péennes qui bénéficiaient à la fois de marines plus 
puissantes, d’un contexte économique plus favo-
rable et purent peu à peu imposer leurs conditions 
commerciales aux souverains musulmans. C’est au 
xiie siècle que la Méditerranée cesse alors d’être la 
mer des califes, cet espace maritime qui, à l’inverse du 
trop pacifique océan Indien, avait été investi par les 
politiques califales à cause du potentiel de légitimité 
et de prestige qu’elle recelait.

L’argumentation est ainsi solide et claire tout au 
fil de l’ouvrage qui est accompagné d’un glossaire, de 
huit cartes de contextualisation, toujours utiles, et 
de deux reproductions cartographiques tirées du 
manuscrit du Livres des Merveilles (Kitāb Gharā’ib 
al-funūn wa milaḥ al-‘uyūn), vraisemblablement 
réalisées initialement à la demande des califes fati-
mides. La qualité médiocre de ces deux reproduc-
tions en noir et blanc, alors que les originaux sont 
en couleur et de plus grandes dimensions, ôte toute 
possibilité de les utiliser mais leur présence dans 
l’ouvrage apporte la preuve d’une volonté cartogra-
phique précoce de s’approprier l’espace maritime. La 
bibliographie est assez complète même si l’on peut 
s’étonner de l’oubli des travaux de l’historien égyptien 
Ali M. Fahmy, auteur de deux ouvrages consacrés à 
l’organisation navale musulmane et au pouvoir naval 
musulman à la période médiévale qui, bien qu’un 
peu dépassés aujourd’hui, constituent toujours des 
références. En outre, certaines références bibliogra-
phiques contiennent quelques coquilles. 

Ces critiques mineures ne ternissent en rien 
la grande qualité du propos. Avec un tel ouvrage, 
Christophe Picard contribue largement au renou-
vellement de l’historiographie de l’Islam médiéval, 
en montrant les efforts précoces et soutenus des 
dynasties musulmanes pour contrôler la Méditerra-
née et y faire régner un ordre islamique réel ou fictif, 
mais toujours légitimant. 

David Bramoullé 
Université de Toulouse

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Picard Christophe: La mer des califes. Une histoire de la Méditerranée musulmane (VIIe–XIIe siècle)., recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

