
	 BCAI 30	 61

III. Histoire

Urvoy �Marie-Thérèse (coordinatrice),  
Les Chrétiens d’Orient : histoire et identité.

Versailles : Éditions de Paris,  
(Studia Arabica XXIII), 2014,  235 p. 
ISBN : 978-2-85162-289-1. 

La collection Studia Arabica, dirigée par Marie-
Thérèse Urvoy, professeur à l’Institut catholique de 
Toulouse, a déjà consacré plusieurs fascicules au 
thème des relations islamo-chrétiennes. Ce volume 
est le 23e de la série. Sont ici réunis les résultats de 
deux journées d’études organisées à l’Institut, desti-
nées à mieux comprendre la situation des chrétiens 
d’Orient et leur identité dans les pays musulmans, 
mais surtout à éclairer l’apport de ces communau-
tés chrétiennes dans les élaborations théologiques 
des penseurs musulmans à travers notamment les 
débats de controverse. Le propos introductif a été 
confié à l’archevêque de Toulouse, Mgr Le Gall. Il s’agit 
d’un volume destiné à un large public, réunissant 
11 contributions assez inégales dont il faut souligner 
pour certaines les orientations en faveur d’une valo-
risation de l’héritage des chrétiens d’Orient, parfois 
au bénéfice du dialogue inter-religieux. Le spectre 
aréal est très vaste et comprend les pays du Proche et 
Moyen-Orient, du premier siècle de l’ère chrétienne 
jusqu’à l’époque contemporaine. 

La première contribution par Pierre Debergé 
(p. 11-23) offre une synthèse relative au voyage mis-
sionnaire de Paul en « Arabie » auquel fait allusion 
l’épître aux Galates (1, 13-24), pays identifié à la 
Transjordanie et plus largement au territoire naba-
téen. M.-Th. Urvoy (p. 25-37) s’intéresse au transfert 
de l’appareil lexical utilisé par les chrétiens lors de 
rencontres avec les musulmans à partir d’exemples 
comme le terme ḫalāṣ, « le salut ». Elle analyse les 
différentes acceptions de ce mot dans le christianisme 
d’une part, où il est lié à la notion de péché originel, 
et en islam d’autre part, qui implique l’obéissance aux 
commandements de Dieu et la reconnaissance du 
prophète Muḥammad : cette différence d’approche et 
de sens peut éclairer aussi les difficultés de dialogue 
dans les relations islamo-chrétiennes. 

Hammadi Redissi (p. 39-58) recense utilement, 
en s’appuyant sur une étude de Sydney Griffith 
publiée en 1999, les dialogues ou rencontres (majlis) 
entre chrétiens et musulmans – toutes bien connues 

– entre les viie et xiiie siècles, témoignages conservés 
par les littératures arabe et syriaque. Il en résume les 
cinq plus célèbres en exposant les arguments de la 
controverse qui se termine dans l’un des cas (pour 
Georges al-Sim’ānī) par une ordalie. Il eut été utile 
de mentionner les récentes études et recherches de 
Martin Heimgartner sur le patriarche Timothée Ier 

dans le Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 
de Louvain. Peter Bruns (p. 79-96) propose un examen 
approfondi de l’un de ces Dialogues, celui d’Abraham 
de Tibériade avec l’émir ‘Abd al-Raḥmān (sans doute 
vers 820) dont il existe une trentaine de manuscrits : 
il s’agit vraisemblablement d’une fiction, d’une 
construction apologétique dans laquelle Abraham 
réunit des arguments théologiques et philosophiques 
pour répondre aux nouveaux défis de l’islamisation 
du Proche-Orient. Ce Dialogue participe d’un genre 
littéraire, l’erôtapokrisis (ou questions/réponses), un 
« instrument scholastique de la théologie savante 
pour résoudre des problèmes exégétiques ou dog-
matiques » (p. 88) dont la finalité est de répondre 
à la question de la véracité de la religion au moyen 
d’artifices littéraires et de mises en scène construites.

On notera aussi avec intérêt l’étude de Valentina 
Colombo (p. 59-77) consacrée à l’ambiguïté de la 
lecture et de l’interprétation de l’héritage de l’école 
mu‘tazilite dont elle évalue les théories à la fois 
d’un point de vue positif (une perception ouverte 
et rationnelle de l’étude du Coran), mais aussi plus 
contestable (développement d’argumentations 
polémiques antichrétiennes reprises aujourd’hui dans 
l’apologétique islamiste contemporaine). L’auteur 
analyse et déconstruit la teneur des discours de réfu-
tation contre les chrétiens d’intellectuels musulmans 
des ixe et xie siècles appartenant à ce courant. 

Dans un article remarquable, François Déroche 
(p. 97-113) reconsidère un sujet qu’il avait présenté 
dans un compte rendu de l’Académie des Inscriptions 
et Belles-Lettres en 2004 : la contribution des 
communautés chrétiennes d’Orient à la formation de 
la culture matérielle écrite arabo-musulmane. Cette 
étude a été conduite spécialement à travers l’examen 
contextuel d’un manuscrit incomplet du Coran dont 
des feuillets sont conservés à Saint-Pétersbourg et à 
Paris (fin xviiie-début xixe siècle) : il effectue une ana-
lyse comparative des décors qui séparent les sourates 
les unes des autres, en y relevant les influences de 
l’iconographie chrétienne ou juive de l’Antiquité tar-
dive (en particulier des mosaïques et des décors archi-
tecturaux dont il retrouve des motifs dans des églises 
de Palestine, d’Arabie ou d’Égypte). Ces éléments lui 
paraissent significatifs d’un transfert d’une tradition 
à une autre et d’un répertoire largement répandu. 
L’auteur souligne enfin l’importance de l’implication 
de copistes, d’enlumineurs et d’artistes chrétiens au 
service de riches commanditaires musulmans dans 
la valorisation et la diffusion des écrits de l’islam à 
l’époque omeyyade. Dans un registre linguistique, 
Miklós Maróth (p. 115-136) aborde, sous l’angle des 
modalités d’écriture, la question de l’identité chré-
tienne, et ce à travers l’exemple du Kitāb al-burhān de 
l’écrivain chrétien arabe ‘Ammār al-Baṣrī (m. 840). Il y 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Urvoy Marie-Thérèse (éd.): Les Chrétiens d’Orient : histoire et identité., recensé par Florence Jullien
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 62

III. Histoire

relève les traits d’un style spécifique d’influence indo-
européenne (provenant spécialement de la paideia 
grecque) au-delà du contenu théologique, philoso-
phique et culturel, et ce par une analyse syntaxique 
et lexicographique comparative avec des œuvres 
d’auteurs musulmans contemporains comme al-Šāfi‘ī. 
En une approche par trop généralisante, l’article de 
Amal Marogy (p. 183-205) aborde sans originalité la 
question de l’identité chrétienne spécialement au 
sein des communautés chaldéennes et assyriennes 
d’Iraq. Hugues Didier (p. 137-154) revient sur la 
définition de l’appellation « Église d’Orient » aux xve 
et xviie siècles chez les voyageurs occidentaux, rap-
pelant la diversité et le flou de cette dénomination. 
Ce survol succinct (qu’imposent aussi les limites de 
la série) de thématiques très vastes ayant fait par 
ailleurs l’objet de nombreuses études (légende du 
Prêtre Jean par exemple) se termine sur une remarque 
d’André Miquel rappelant la vision centrifuge de la 
conception du monde en Islam : l’au-delà des bornes 
de l’espace musulman détermine finalement l’« étran-
ger ». Sur la base des théories du développement 
psychosocial, Heinz Otto Luthe (p. 155-182) réalise 
une approche sociologique des chrétiens d’Orient en 
diaspora en effectuant une évaluation de la situation 
de cette communauté en Allemagne (non chalcédo-
niens) et en France (chalcédoniens) et de leur gestion 
du dépassement des situations de crise. Ce petit 
ouvrage s’achève sur un commentaire théologique de 
l’exhortation apostolique Evangelii gaudium du Pape 
François par Edouard Divry (p. 207-219). 

Plusieurs coquilles typographiques sont à relever 
(certains “op. cit.” ne renvoient à rien p. 39 n. 1, « cal-
cédonien » / « Calcédoine » pour « chalcédonien » / 
« Chalcédoine » p. 118 etc.). L’apparat des notes de 
bas de page est parfois trop peu développé et il eut 
été souhaitable de proposer une brève bibliographie 
sur la thématique traitée par les auteurs. En dépit 
de l’hétérogénéité des contributions, ces articles 
permettent de nourrir la réflexion sur la situation 
actuelle des chrétiens d’Orient en milieu musulman 
et d’apprécier aussi les relations anciennes d’échanges 
entre ces communautés. 

Florence Jullien 
CNRS MII (UMR 7528)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Urvoy Marie-Thérèse (éd.): Les Chrétiens d’Orient : histoire et identité., recensé par Florence Jullien
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

