
	 BCAI 30	 46

III. Histoire

Mitchell �Lynette, Melville Charles,  
Every Inch a King.  
Comparative Studies in Kings and Kingship  
in the Ancient and Medieval Worlds.

Leyde, Brill, 
2013, 412 p. 
ISBN 978-90-04-22897-9 
ISSN 2211-4610.

Lynette Mitchell et Charles Melville proposent 
ici une série d’études comparatives sur le pouvoir 
royal et la royauté, une thématique dont ils soulignent 
d’ailleurs l’ancienneté dans la médiévistique occi-
dentale, en renvoyant aux travaux notoires d’Ernst 
Kantorowicz, mais aussi à ceux du regretté Bernard 
Guenée – et on rajoutera de ses élèves – qui ont 
promu l’étude des pouvoirs en Europe occidentale, 
en mettant en relief les caractéristiques politiques, 
institutionnelles mais aussi sociales desdits pouvoirs. 
Cette avance de l’historiographie française trouve 
aujourd’hui ses fruits dans bon nombre de réflexions 
engagées par nos collègues anglo-saxons, et d’outre-
Atlantique. Pour les mondes byzantins, anciens et 
orientaux, Gilbert Dagron, qui vient de nous quitter, 
et Pierre Briant ont travaillé sur ces mêmes concepts, 
et la réflexion est déjà bien entamée sur un sujet qui 
mobilise à nouveau l’intérêt des historiens : le pouvoir 
et sa légitimité.

Quoi de plus naturel pour Charles Melville, 
auquel revient cette belle initiative du Shāh Nāma 
Project à Cambridge (1), de diriger en compagnie 
de Lynette Mitchell ce collectif que complètent les 
observations sur la royauté réelle byzantine et sas-
sanide (2), ou imaginaire (celle d’Alexandre le Grand 
et de ses romans (3)). En effet, parler de la royauté, 
de sa conception, de ses fondements, c’est aussi 
évoquer l’importance de mythes fondateurs et de 
cette conjugaison entre histoire et imaginaire. Mêlant 
Moyen Âge oriental et occidental, les contributeurs 
continuent d’apporter leur pierre à la connaissance 
du pouvoir royal depuis l’Antiquité jusqu’à l’époque 
médiévale.

(1)  http://shahnama.caret.cam.ac.uk/new/jnama/page/about-
project.html
(2)  Matthew P Canepa, The two eyes of the earth : art and 
ritual of kingship between Rome and Sasanian Iran, University of 
California Press, 2009.
(3)  David Z. Zuwiya (éd.), A Companion to Alexander Literature in 
the Middle Ages, Leyde, Brill, 2011 ; Catherine Gaullier-Bougassas 
Catherine et Margaret Bridges (dir.), Les voyages d’Alexandre au 
paradis : Orient et Occident, regards croisés, Turnhout, Brepols, 
2013, The Alexander romance in Persia and the East, Richard 
Stoneman, Kyle Erickson, Ian Netton (éd.), Groningue, Barkhuis 
Publishing, 2012.

La période antique fait l’objet de bien des inter-
rogations portant sur le rapport entre le pouvoir et 
le divin, et sur la légitimité de ce pouvoir en regard 
de la loi.

On connaît les excellents travaux de Margaret 
Cool Root sur le monde achéménide, son approche 
rénovatrice de l’iconographie qui révèle des non-dits 
des textes ; ici, elle soulève une question phare 
relative au problème de la royauté achéménide 
dont, abordé moult fois, celle de la nature divine 
du roi. Elle apporte un début de réponse dans son 
analyse du monument de Darius (552-486) à Bisotun, 
dans « Defining the Divine in Achaemenid Persian 
Kingship: The View from Bisutun ». Margaret Cool 
Root rappelle les origines de la royauté, l’arrivée des 
Perses et des Mèdes au second millénaire, dans un 
environnement marqué par les Assyro-babyloniens. 
En comparant différents monuments, Ectabane en 
Médie, où le roi piétine Gautama le prétendant au 
trône, une scène qu’elle relie au bas-relief du jardin 
de Ninive où Assurbanipal contemple la tête de son 
ennemi décorant un arbre, ou encore Sar-i Pul où le 
roi piétine un ennemi, etc., l’auteure démontre que 
le roi coiffé d’un diadème à pointe est apparenté 
à Shamash, et donc à un dieu, et si l’on déroule la 
scène comme un sceau-cylindre, la montagne sert 
à valoriser le tout et à proclamer que le roi, comme 
Ahura Mazda qui lui fait face, est supérieur aux autres 
créatures, sorte de déification affichée par l’image, 
mais non par les textes, une hypothèse renforcée 
par l’analyse étymologique de Bisotun, Baga-stana 
ou « lieu des dieux ». De ce fait, le lever du soleil 
s’identifie au lever de Darius, la montagne étant le 
symbole de l’ascension et du ciel où il se retrouverait 
en compagnie des dieux (dans certains monuments, 
celui de Naram-Sin, Assurbanipal fut d’ailleurs qua-
lifié de soleil). À Raqsh-i Rustam, Darius trône sur un 
siège à trois degrés, soleil et lune se trouvant devant 
lui, et la personnification des régions portant un 
dais au-dessus de lui, en somme une consécration 
du roi cosmique. À Bisotun, la figure ailée est sans 
aucun doute celle d’Ahura Mazda, et le roi apparaît 
donc comme une sorte de figure médiatrice entre 
divinités et hommes, une thèse également déve-
loppée par Pierre Briant et Clarisse Herrenschmidt. 
Pour M. Coole Root, l’art achéménide exprime donc 
une idéologie de la royauté qui rapproche le roi des 
dieux et le fait participer à leur monde. Ainsi, Bisotun, 
où le roi est le juge, tel Osiris et le médiateur entre 
hommes et dieux, les forces cosmiques (air, eau, terre) 
transitent par Darius lui-même. Et c’est en usant de 
l’image, offerte par Ernst Kantorowicz, des deux corps 
du roi, que l’on peut approcher la conception sinon 
l’essence de la royauté achéménide.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Mitchell Lynette, Melville Charles: Every Inch a King. Comparative Studies in Kings and Kingship in the Ancient and Medieval Worlds., recensé par Anna
Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 47

III. Histoire

Le regard des Cyropaedia de Xénophon sur la 
royauté perse quasi idéalisée est questionné par 
plusieurs contributeurs, à commencer par le spé-
cialiste de Xénophon lui-même, Christopher Tuplin, 
qui dans « Xenophon’s Cyropaedia: Fictive History, 
Political Analysis and Thinking with Iranian Kings »,  
s’interroge sur les problèmes de ce texte, entre réalité 
et fiction. La majeure partie de l’œuvre se déroule 
en Perse, dans un monde régi par l’ordre et la loi, où 
l’on apprend aux jeunes le contrôle de soi, l’obéis-
sance et l’usage de l’arc et de l’épée, et aux éphèbes 
la garde de la cité, les anciens garantissant la justice 
d’une société quasi-idéale où règne un roi assisté 
de magistrats. Cyrus, petit-fils du roi mède Astiages, 
passe trois ans en Médie où on lui enseigne l’art de 
l’équitation, des festivités royales et de la guerre. Dix 
ans plus tard, il vole au secours des Mèdes attaqués 
par les Assyriens, et effectue une réforme de son 
armée, capturant des chevaux et formant ses soldats, 
mais provoquant ainsi la jalousie du roi mède qui lui 
reproche de garder Babylone pour lui seul. Enfin, on 
passe aux préparatifs de ses funérailles. Cyrus incarne 
l’archétype du bon roi, sans que l’on sache clairement 
ce qu’a été son gouvernement, résumé en trois pages 
par Xénophon. Par ailleurs, autre poncif, développé à 
sa mort, le royaume sombre dans la guerre civile, le 
désordre, la gloutonnerie, etc. 

Xénophon attribue à Cyrus la mise en œuvre de 
la royauté idéale, à la fois d’origine divine par le héros 
Persée, et loi vivante et incarnée par ses qualités, mais, 
en fait, c’est Cambyse, son père, qui fut le véritable 
constructeur de l’État, y compris par les monuments ; 
quant à Astyages, son grand-père, mède, lui, il offrit 
l’exemple du raffinement dont le cérémonial de cour 
et des festivités royales. Mais la Médie semble affaiblie 
par le luxe. De ce fait, la royauté de Cyrus est fondée 
sur une capitale, Babylone (il ne vint que trois fois 
en Perse), la hiérarchie militaire, une élite d’officiers 
promus par ses soins, mais aussi une culture du don et 
du paraître, des cadeaux dont les vêtements, la nour-
riture des banquets, les dons de terres et de maisons. 
Xénophon souhaite ainsi montrer à ses semblables, 
par cet exemple édifiant, que les Persans en venant 
de terres arides et dures ont l’étoffe de guerriers et 
conquérants alors que richesse et luxe engendrent 
mollesse et faiblesse, celle des peuples soumis qui 
paient tribut au roi des Perse, loi vivante. Waller R. 
Newell, dans « Machiavelli and Xenophon’s Cyrus. 
Searching for the modern conception of monarchy », 
confirme d’ailleurs que Machiavel lui-même préféra 
les Cyropaedia de Xénophon aux œuvres d’Aristote, 
de Platon et de Cicéron combinées. Lynette Mit-
chell, dans « Alexander the Great: Divinity and the 
Rule of Law », par le biais de différentes sources 
grecques, analyse le rapport à la divinité ou divini-

sation d’Alexandre le Grand. Une grande partie de 
la réflexion est encore alimentée par Xénophon et 
les œuvres précédemment citées. On retrouve ici le 
rôle de Cyrus comme titulaire de la bonne royauté, 
le modèle en somme d’un régime peu apprécié des 
Grecs, car imposant une domination d’un seul sur 
les autres. D’ailleurs, pour Aristote, le gouvernement 
de la loi est celui des dieux, et il faut privilégier la loi. 
Après la libération des cités d’Asie en 324, le rapport 
à la loi se fait sentir et Alexandre doit se positionner 
entre tyrannie, loi et monarchie ; mais, clamant sa 
supériorité, il se fait déifier à Athènes aniketos theos. 
Pour incarner la loi, il devait bien être un dieu, et un 
dieu invaincu fondant son pouvoir et son charisme 
sur l’art de la guerre. Dans la continuité d’Alexandre, 
Kyle Erickson, « Seleucus I, Zeus and Alexander », 
explicite quant à lui les modalités de légitimation de 
Séleucos, un des Diadoques, qui développe une ima-
gerie royale basée à la fois sur Alexandre et sur Zeus. 
En apparence il adopte des thèmes macédoniens 
mais, dans le détail, il y apporte des modifications 
significatives, tel Zeus tenant l’aigle devenant Zeus 
portant la victoire (le thème de la Nike étant très prisé 
après la bataille d’Ipsos). Jouant sur l’iconographie 
d’Alexandre, il met en place ses propres symboles, 
dont le guerrier casqué aux cornes de taureau et le 
cheval à cornes.

Si les thèmes de la loi et de la justice associés au 
personnage royal sont importants pour les mondes 
anciens, les contributions portant sur le Moyen Âge 
occidental mettent en exergue les éléments qui 
affectent ou renforcent la légitimité du roi ou son 
image via des sources diversifiées (iconographiques, 
littéraires, monumentales). 

Dans le domaine anglo-saxon, Laura Ashe, dans 
« The Anomalous King of Conquered England », déve-
loppe la théorie selon laquelle la royauté établie par 
Guillaume le Conquérant et ses successeurs angevins 
est une sorte de curiosité reposant sur le fait que le 
roi demeure un étranger à son peuple, résidant sur 
le continent, ne parlant pas la même langue, éta-
blissant un régime unitaire jusque là non pratiqué, 
et ce jusqu’à Edouard Ier. Ces dysfonctionnements 
font en effet du roi anglais une anomalie et, pour 
preuve, la résistance à l’imaginaire de la royauté, celle 
du roi Arthur appréciée dans les cours occidentales, 
alors que ce dernier laissait de marbre l’aristocratie 
anglo-saxonne. En revanche, ce furent les romances et 
poèmes insulaires qui développèrent une image de la 
royauté britannique centrée sur la vieille loi anglaise, 
celle que les barons imposèrent à Jean sans Peur, la 
clef de voûte de la cohésion de la monarchie et de son 
union avec l’aristocratie et le pays. D’ailleurs, Anthony 
Musson, dans « Ruling Virtually? Royal Images in 
Medieval English Law Books », examine l’iconogra-

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Mitchell Lynette, Melville Charles: Every Inch a King. Comparative Studies in Kings and Kingship in the Ancient and Medieval Worlds., recensé par Anna
Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 48

III. Histoire

phie des rois dans les manuscrits de lois ; en lettrines, 
et quoique stéréotypée, elle insiste sur l’image du 
bon roi, respectueux de la justice. Certains enlumi-
neurs n’hésitent pas à forcer le trait sur la dimension 
religieuse, faisant du roi un souverain temporel et 
spirituel, comme Henri VI environné par les anges. Il 
est intéressant de noter les changements de regalia 
au xve siècle, plutôt orbe et sceptre qu’épée. En outre, 
les images jouent un rôle didactique à l’usage des rois 
eux-mêmes, en exposant le sort funeste de rois exé-
cutés de façon sanglante, comme un avertissement 
du sort qui attend les mauvais rois.

Peter Ainsworth, dans « Royalty reflected in the 
Chronicles of Froissart » examine ici l’image de la 
royauté dans l’œuvre de Froissart, dont les thèmes 
majeurs furent les problèmes de succession et les 
guerres (qui permettaient au candidat légitime de 
triompher), et l’image du roi chevalier. L’auteur 
s’appuie sur le texte et les images de deux manuscrits, 
celui de Stonyhurst et celui de Besançon, dont les pro-
grammes iconographiques sont riches et intéressants. 

Joanna Laynesmith, dans « Tales of Adulterous 
Queens in Medieval England: from Olympias of 
Macedonia to Elisabeth Woodville », développe le 
thème des reines adultères qui ont mis en péril la 
royauté, à commencer par Isabelle de France, puis 
Aliénor d’Aquitaine, Emma, la mère d’Édouard le 
Confesseur, etc. On se rend compte que ces femmes, 
désignées comme pécheresses par les poètes, sont 
des princesses de royaumes ennemis. Mais ces accusa-
tions répondent aussi à une préoccupation du temps, 
la pureté du sang, bien développée par A. Lewis (4), 
qui interdit tout soupçon de bâtardise (Richard II, 
Henri IV), et la dénonciation des péchés sexuels punis 
par Dieu, puisque de la conduite vertueuse de la reine 
dépendait la survie de la lignée.

Les souverains soucieux de leur propagande, fai-
saient aussi écrire des textes à leur propre gloire ; c’est 
le cas du roi Aethelstan et du calife ‘Abd al-Raḥmān III, 
dans « Breaking and Making tradition: Aethelstan 
and ‘Abd al-Raḥmān III and their Panegyrists », une 
étude comparative de Shane Brobrycki, analysant 
deux types de procédés similaires en dépit de diffé-
rences culturelles certaines. Les deux monarques, ou 
plutôt leurs panégyristes, reprennent des arguments 
ou des procédés de propagande de prédécesseurs 
et parfois ennemis (Carolingiens, Abbassides) pour 
légitimer les nouvelles dynasties. L’urjuza de Ibn ‘Abd 
Rabbihi rappelle l’origine de la dynastie d’al-Andalus, 
le massacre, et les Abbassides comme usurpateurs. La 
Carta dirige gressus est, elle, un memento des dons 
du roi qui rappelle les occasions de sa munificence, 

(4)  Andrew W. Lewis, Le sang royal : la famille capétienne et l’État, 
France, xe-xive siècle, Paris, Gallimard, 1986.

mais en fait un poème carolingien refaçonné pour 
lui. Mais dans un autre cas, celui du roi Alphonse X 
de Castille, un ouvrage de lois très important, le Livre 
des Sept Partis, écrit par les juristes les plus prestigieux 
du royaume, fut instrumentalisé pour promouvoir 
le roi comme instrument de la loi en raison de ses 
qualités intrinsèques et de ses origines nobles, mais 
aussi comme vicaire de Dieu et instrument de sa 
volonté, officialisant une sorte de royauté de droit 
divin, cependant portée ni par le couronnement ni 
par le sacre (Antonella Liuzzo Scorpo, « The King as 
subject, master ans model of authority the case of 
Alfonso X of Castille »).

En revanche, les rois wisigoths d’Espagne 
recherchèrent cette alliance et ce soutien de l’Église 
catholique, surtout après leur conversion définitive 
et l’abandon de la foi arienne par Récarède et l’adop-
tion du sacre par Wamba. Des faits bien connus tout 
comme l’usage du concile comme instrument de 
gouvernement. Cette alliance bien fragile ne permit 
cependant pas la survie de la monarchie (Andrew 
Fear, « God and Caesar; The dynamics of Visigothic 
Monarch »).

L’article de John W Bernhardt, « On The Road 
Again: Kings, Roads and Accomodation In High 
Medieval Germany », est intéressant à plus d’un 
titre car il montre que l’itinérance chez les rois de 
Germanie et la place prise par les fondations reli-
gieuses qui assoient le pouvoir royal, deux procédés 
communs aux Carolingiens, sont toujours de mise 
sous les Ottoniens ; mais, mieux, ils servent d’instru-
ment de gouvernement. En écho, l’article de David 
Durand-Guédy, « Ruling from the Outside », annonce 
la publication de l’ouvrage collectif sur le noma-
disme des souverains orientaux (5), et dévoile que, 
contrairement aux idées reçues, les Seldjoukides ne 
se sédentarisèrent pas mais conservèrent leurs habi-
tudes nomades en établissant des campements dans 
les prairies et jardins. Il prend à témoin les Quatre 
discours de Niẓāmī ‘Arūḍī. Les sultans seldjoukides 
n’investissent l’espace urbain qu’après leur mort et, 
même après trois générations, persiste le style d’une 
vie nomade (chasse, banquets, polo) se déroulant en 
dehors de la ville.

Les deux dernières contributions portent sur la 
légitimité et l’image royale en Iran. Charles Melville, 
dans « The Royal Image in Mongol Iran », fait une 
série de remarques très justes sur les arguments ou 
les modèles légitimant le pouvoir mongol en Iran. 
Ce sont les Sassanides qui offrirent le modèle de 
la royauté idéale : en fait, d’un des modèles de la 
royauté, car il y en eut plusieurs évoluant depuis les 

(5)  David Durand-Guédy, (éd.) Turko-Mongol Rulers, Cities and 
City Life, Leyde, Brill, 2012.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Mitchell Lynette, Melville Charles: Every Inch a King. Comparative Studies in Kings and Kingship in the Ancient and Medieval Worlds., recensé par Anna
Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 49

III. Histoire

temps archaïques jusqu’aux temps préislamiques, 
mais adaptés chacun à leur époque. Celle dévelop-
pée ici repose sur une légitimité issue du lignage et 
du sang royal et sa sainteté, une forme de royauté 
charismatique puisant dans le farr ou gloire royale. 
Mais Melville part aussi de l’hypothèse que la royauté 
des steppes, celle des Turco-mongols, est évoquée 
par les modalités de transmission du pouvoir ou 
du choix de l’héritier (le plus compétent), un trait 
habituel au demeurant des royautés barbares (en 
Occident après la chute de Rome) fondant la cohé-
sion du groupe autour d’un chef guerrier, la règle de 
primogéniture n’étant pas systématique. Rappelons 
que, dans le Šāh-Nāma, la formation des princes, les 
étapes initiatiques, les épreuves, servent également 
à démontrer que le titulaire est dépositaire du farr, 
de la gloire qui l’accompagne ; ce sont donc deux 
formes de légitimité associées, le choix divin, et la 
capacité à régner. Il est clair que le Šāh-Nāma joua 
un rôle dans l’acculturation des Mongols et que la 
guerre, razm, et la fête, bazm, étaient leurs activités 
préférées, malgré la rareté des scènes de festivités 
collectives dans les copies médiévales enluminées. 
Paradoxalement, l’essor des copies illustrées du Šāh-
Nāma faisait la part belle aux rois iraniens, alors que 
les commanditaires étaient mongols ; rappelons tou-
tefois l’intertexte évoqué par A. Soudavar dans le cas 
du grand Šāh-Nāma mongol. Melville évoque encore 
les œuvres présentant les souverains remarquables 
sous les Mongols, dont l’Histoire universelle de Rašīd 
al-Dīn où sont présentés rois iraniens, sultans ghaz-
névides, loués pour leurs prouesses guerrières, et sul-
tans seldjoukides, présentés comme des souverains 
mongols. Enfin, le fameux Ta’rīḫ-Nāma de Bal‘amī 
de la Freer Galley of Art, instructif à plus d’un titre, 
où les souverains sont représentés comme dans les 
petits Šāh-Nāma des années 1300.

Pour conclure, la contribution de Kishwar Rizvi, 
« Architecture and the Representations of Kingship 
during the Reign of the Safavid Shah ‘Abbas I », repo-
sant sur l’analyse des monuments, explicite de façon 
convaincante comment le safavide Šāh ‘Abbās, par 
son mécénat actif en constructions publiques (pont, 
caravansérail), religieuses (madrasas), et commandes 
d’ouvrages ou d’objets d’art, alimenta la prose des 
historiographes de cour, tel Naṭanzī qui consacra le 
souverain comme un homme pieux, modeste (« le 
chien de garde de ‘Ali »), dévoué au chiisme et à son 
pays. De la propagande personnelle à la promotion 
d’une tendance religieuse, le chiisme, il n’y eut qu’un 
pas. 

Un grand nombre de contributions évoque un 
thème central, le rapport étroit entre le roi et la loi, 
fondement même de la légitimité, et les éléments 
qui la remettent en cause. La grande variété de 

sources permet d’appréhender différentes facettes 
de la royauté en Occident ou en Orient, dans le souci 
d’éclairer les points communs entre royautés antiques 
et médiévales, et d’évaluer continuités et ruptures.

Anna Caiozzo 
Université Paris 7

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Mitchell Lynette, Melville Charles: Every Inch a King. Comparative Studies in Kings and Kingship in the Ancient and Medieval Worlds., recensé par Anna
Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

