
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 30	 44

Rudolph �Ulrich 
La philosophie islamique. 

Vrin, 2014, 176 p. 
ISBN : 9782711625932

En 2004, Ulrich Rudolph, professeur d’études is-
lamiques à l’université de Zurich, publiait un ouvrage 
de synthèse intitulé Islamische Philosophie. Von den 
Anfängen bis zur Gegenwart (Munich, Verlag C. H. 
Beck). Ce petit livre parcourait l’histoire de la philo-
sophie dans le monde islamique. Réédité plusieurs 
fois, dont une dans une version augmentée en 2013, 
il n’était jusqu’à présent pas disponible aux lecteurs 
francophones. C’est désormais chose possible : sur la 
proposition de Ruedi Imbach, les éditions Vrin ont eu 
l’heureuse initiative de publier en 2014 la traduction 
par Véronique Decaix de cet ouvrage. 

Il retrace de manière claire et concise l’émer-
gence puis l’évolution des textes philosophiques 
en langue arabe, depuis la réception des sources 
antiques au ixe siècle, à l’époque la plus contempo-
raine. Offrir aux lecteurs un accès à la philosophie 
islamique est une entreprise salutaire à une époque 
où le monde islamique est fréquemment associé à 
des valeurs rétrogrades et à un dogmatisme teinté 
d’obscurantisme. Cette introduction est également 
une réponse à ceux qui voudraient voir dans la philo-
sophie née dans le monde islamique une philosophie 
grecque pliée aux contraintes non philosophiques 
de la religion musulmane ou animée par l’intention 
nouvelle de produire les justifications rationnelles 
de celle-ci. À ce sujet, il faut noter qu’Ulrich Rudolph 
entend par « philosophie islamique » l’ensemble 
des textes philosophiques qui ont émergé dans la 
sphère culturelle islamique. Il n’est pas question de 
les réduire à leur arrière-plan religieux musulman, 
quand il existe. Cette expression, de préférence à 
celle de « philosophie arabe », lui permet de rendre 
justice à tous les philosophes que vit naître la sphère 
culturelle islamique, sur l’ensemble de ses territoires. 

Il montre que la naissance de la philosophie 
islamique, comme de toute philosophie d’ailleurs, 
n’est pas un événement isolé. Ainsi, Rudolph inter-
roge les frontières avec les autres sciences, ce qui 
le conduit à s’intéresser à des penseurs moins bien 
connus, comme Abū Zayd al-Balḫī, polymathe du 
xe siècle. De même, Rudolph explore les frontières 
entre philosophie et théologie, et ne réduit pas la 
philosophie à la seule falsafa, c’est-à-dire la philoso-
phie d’inspiration hellénistique, notamment aristo-
télicienne, mais il englobe des théologiens tels que 
al-Ġazālī. Il montre ainsi qu’on ne peut comprendre 
la philosophie islamique sans s’intéresser au kalām, 
la théologie spéculative. 

Le point le plus fort de cette introduction réside 
dans l’intérêt apporté à l’époque post-classique de 
la philosophie islamique, à savoir la période allant 
du xiiie au xviiie siècle. Cet ouvrage prend à bras 
le corps une difficulté réelle. En effet, il n’est pas 
aisé de dresser un panorama de la philosophie 
islamique, car, comme le souligne l’auteur dans sa 
préface, « si nous disposons aujourd’hui de nom-
breuses études qui portent sur des thèmes ou des 
positions philosophiques particuliers, nous sommes 
bien loin de posséder une vue d’ensemble, compa-
rable aux connaissances dont nous disposons sur la 
philosophie antique ou sur la philosophie moderne 
européenne ». Or, si la philosophie arabe médiévale 
est, dans son ensemble, l’un des parents pauvres 
de l’histoire de la philosophie, cela est encore plus 
vrai des textes appartenant à cette période. Pour 
plusieurs raisons, dont le fait que, trop longtemps, 
les spécialistes ont vu dans la philosophie islamique 
seulement un vecteur de transmission entre la phi-
losophie grecque et la philosophie médiévale latine, 
ceux-ci ont porté leurs efforts de manière quasi-ex-
clusive sur les auteurs de la période dite « classique », 
notamment Fārābī, Avicenne et Averroès. Ainsi, 
Ulrich Rudolph combat vigoureusement l’idée que 
la philosophie en arabe aurait commencé à décliner 
à partir du xiie siècle pour totalement disparaître 
de la sphère culturelle islamique dès le xiiie siècle. 
Fort heureusement, comme le note Ulrich Rudolph, 
l’étude de la philosophie islamique post-classique 
constitue un axe particulièrement dynamique de la 
recherche récente. 

Ulrich Rudolph tente de répondre à cette 
approche tronquée de la philosophie islamique 
sans pour autant tomber dans l’écueil inverse, qu’il 
reconnaît chez Henri Corbin. Tout en reconnaissant 
sa dette envers ce dernier, il montre que Corbin, en 
rendant leurs lettres de noblesse aux textes de la 
période post-classique, a lu l’histoire de la philosophie 
islamique dans son ensemble comme une évolution 
vers une sagesse mêlant des éléments mystiques et 
théosophique, et finalement située aux confins de la 
pensée rationnelle. 

À l’inverse, Ulrich Rudolph, tout en interrogeant 
le rapport entre la philosophie et d’autres traditions, 
réinvestit le concept explicite de philosophie pour 
montrer comment est née puis s’est développée la 
philosophie islamique. Tout en marquant les ruptures 
épistémologiques, il souligne les liens qui unissent les 
différents systèmes philosophiques.

Dans le chapitre introductif consacré à la récep-
tion des sciences de l’Antiquité, Rudolph montre que 
la naissance de la philosophie islamique s’explique 
comme partie prenante de la dynamique intellec-
tuelle à l’œuvre dans l’Empire abbasside à partir du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Rudolph Ulrich: La philosophie islamique., recensé par Pauline Koetschet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 30	 45

milieu du viiie siècle, voire du milieu du viie siècle. À 
cette époque, l’héritage antique commence à être 
exploité de manière systématique, à travers le vaste 
mouvement de traduction du grec vers l’arabe, qui va 
durer jusqu’au milieu du xe siècle et rendre disponible 
la quasi-totalité des textes scientifiques de l’Antiquité 
en langue arabe. Les domaines concernés vont de la 
philosophie à la médecine et la pharmacologie, les 
mathématiques, l’optique, la mécanique, l’astronomie, 
l’astrologie et la théorie de la musique, l’histoire natu-
relle, l’agriculture, les sciences occultes. Ce chapitre 
cherche à élucider les causes de ce mouvement de 
traduction, qui fait l’objet de l’ouvrage de référence 
de Dimitri Gutas, Pensée grecque, culture arabe. Le 
mouvement de la traduction gréco-arabe à Bagdad 
et la société abbasside primitive. iie-ive et viiie-xe siècle 
(trad. A. Cheddadi, Aubier, 2005). Ulrich Rudolph 
permet au lecteur de saisir en quelques pages 
l’enchevêtrement des causes pratiques, politiques et 
intellectuelles de ce mouvement. Il montre ensuite 
comment les débuts de la philosophie islamique sont 
intrinsèquement liés aux textes grecs à travers ce 
mouvement de traduction, et le progrès des sciences 
qui l’accompagne. De manière éclairante, Ulrich 
Rudolph distingue, dans les débuts de la philosophie 
en terre d’islam, trois grands « projets », portés res-
pectivement par Abū Yūsuf al-Kindī, Abū Bakr al-Rāzī 
et Abū Naṣr al-Fārābī. Son approche est dynamique : 
il s’efforce de ressaisir l’intention philosophique que 
ces trois grands projets manifestent, en dépit de leurs 
dettes par rapport aux philosophies antérieures, et 
en relation avec les positions des théologiens. 

L’auteur montre que le projet de Fārābī marque 
une rupture ouvrant la voie à la diffusion des connais-
sances philosophiques dans la sphère culturelle 
islamique. La relation entre philosophie et théologie 
devient problématique à partir de Fārābī. Ce dernier 
a opéré une séparation radicale entre l’universalité de 
la philosophie et la particularité des religions et des 
théologies. Or, selon Rudolph, cette séparation a eu 
pour effet de couper la philosophie de certains do-
maines de la réalité, essentiels aux croyants. Or, c’est 
cette rupture que va remettre en question Avicenne 
(vers 980-1037). Sa philosophie ouvre un nouveau 
paradigme où sont interrogés conjointement Dieu et 
l’individu, et qui tente une synthèse entre la pensée 
philosophique et la tradition religieuse. Il montre 
qu’à partir de là, un immense pan de la philosophie 
islamique va se situer en référence à Avicenne, soit 
en réaction à lui, soit pour approfondir l’une ou 
l’autre tendance à l’œuvre chez lui. Le théologien 
al-Ġazālī tente ainsi de répondre très attentivement 
à Avicenne : tandis que ce dernier développe une 
philosophie qui prend au sérieux les préoccupations 

religieuses, al-Ġazālī cherche « une théologie qui tire 
parti des mérites de la philosophie ». 

Après avoir montré quand et comment s’est 
développée la philosophie islamique en Espagne, à 
travers les figures d’Ibn Bāǧǧa, d’Ibn Ṭufayl, et sur-
tout d’Averroès, et avoir montré comment les idées 
d’Averroès trouvèrent un écho dans la philosophie 
d’inspiration mystique de Suhrawardī, Rudolph 
consacre les derniers chapitres de son ouvrage au 
changement d’arrière-plan qui caractérise la philo-
sophie islamique à partir du xiiie siècle. Il montre 
comment se réorganisent à cette époque les sciences 
religieuses, et la philosophie, et quelle fut la place 
des différents héritages philosophiques d’Avicenne 
et de Suhrawardī, jusqu’à Mullā Ṣadrā et l’école 
d’Ispahan. Ulrich Rudolph n’oublie pas de mentionner 
le développement de la philosophie en Inde, même 
s’il souligne que nous avons encore très peu d’infor-
mations à ce sujet. Toute cette section, que couvrent 
les chapitres douze, treize et quatorze montre avec 
force que la philosophie n’a pas stagné dans le monde 
islamique après le xiie siècle. On constate avec l’auteur 
quelle nécessité il y a à approfondir l’histoire de la 
philosophie islamique post-classique. 

Enfin, en guise de conclusion, le dernier cha-
pitre s’intéresse à la fin du xixe et au xxe siècle, et 
à la concurrence de la pensée européenne qui s’y 
manifeste, encore accrue par les conquêtes coloniales. 
Toujours très attaché au contexte historique, Ulrich 
Rudolph montre que le moment où la philosophie 
a commencé a être enseignée dans les universités (la 
philosophie apparaît comme une discipline à part 
entière dans les programmes de l’université d’al-Azhar 
en 1867) constitue un tournant. 

Cette introduction constitue donc un ouvrage 
précieux, qui met en lumière le lien entre les différents 
« projets » qu’il distingue et leur contexte historique 
et intellectuel. Ulrich Rudolph est le maître d’œuvre, 
Philosophie in der islamischen Welt, qui consiste 
en quatre ouvrages permettant une présentation 
détaillée de la philosophie islamique. Le premier 
volume retrace l’évolution du viiie au xe siècle, et est 
paru en 2012. Le second volume (xie-xiie siècle) est 
en cours d’élaboration. Suivront les volumes 3 (xiiie-
xviiie siècle) et 4 (xixe-xxe siècle). Qu’il nous soit 
permis d’espérer que la traduction en français de La 
philosophie islamique soit aussi une introduction à 
la traduction de ce vaste projet. 

Pauline Koetschet 
CNRS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Rudolph Ulrich: La philosophie islamique., recensé par Pauline Koetschet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

