| |. LANGUE €T UTTERATURE |

PENNAccHIO Catherine

Les emprunts a I'hébreu

et au judéo-araméen dans le Coran
Avant-propos de Moshe BAR-ASHER

Paris, Librairie dAmérique et d’'Orient — Jean
Maisonneuve, 2014, 184 p.
ISBN: 978-2-7200-1189-4

Ce livre, extrait d’'une these de doctorat soute-
nue a 'INALCO en 2011, entend faire le point de la
recherche sur les emprunts lexicaux dans le Coran
et plus particuliérement réviser et compléter la liste
établie par Arthur Jeffery dans son étude classique
de 1938 (7).

Le principe est louable: les études sémitiques
et coraniques, tout comme |épigraphie arabe et
sud-arabe, ont beaucoup progressé ces derniéres
décennies, alors méme quaucun travail n'est venu
remplacer la synthése remarquable de Jeffery (qui
constituait cependant moins une contribution ori-
ginale que I'état des connaissances dans le premier
quart du xx¢ siécle). Malheureusement, l'ouvrage,
malgré plusieurs notices utiles, souffre de sérieux
défauts.

Lintroduction (p. 11-14) présente brievement le
projet et laméthode. LA. s'intéresse uniquement aux
emprunts lexicaux, ce qui exclut les noms propres et
les emprunts syntaxiques (les phénomeénes d'interfé-
rence, divers et variés dans I'arabe coranique %), ont
droit a quelques remarques marginales). On peut
bien sir discuter ce choix, mais il a une certaine
logique. On est en revanche plus perplexe lorsquon
lit que I'A. a limité son étude aux mots qui ont un
lien avec les textes juifs (p. 11), et que la « probléma-
tique de la langue syriaque » (I'A. ne juge pas utile
de préciser ce quelle entend exactement par-1a) a
été écartée, les dictionnaires de syriaque n‘ayant
été consultés que «pour confirmer un emprunt a
I'hébreu » (p. 12). C'est une approche d'autant plus
curieuse que I'A. impute a Jeffery « un parti pris pour
la source chrétienne et syriaque » (p. 13). Le reproche
est peut-étre parfois justifié (il est souvent difficile
de privilégier, sur une base uniquement linguistique,
une forme d’araméen au détriment des autres),
mais si l'on veut montrer que Jeffery a tort, et ne pas

(1) Arthur Jeffery, The Foreign Vocabulary of the Quran, Baroda,
Oriental Institute, 1938, reedited with a foreword by Gerhard
Bowering and Jane Dammen McAuliffe, Leyde, Brill, 2007.

(2) Je me permets de renvoyer ici a Guillaume Dye, « Traces of
Bilingualism/Multilingualism in Qur’anic Arabic », dans Ahmad
al-Jallad (éd.), Arabic in Context, Leyde, Brill, a paraitre.

tomber dans le parti pris inverse ®), il convient de
monter un dossier qui, concernant les langues et les
sources traitées, soit au moins aussi complet que le
sien, d'autant plus que les versions des récits bibliques
les plus proches des récits coraniques se rencontrent
a peu pres toujours, non chez les juifs, mais chez les
chrétiens ), notamment dans la littérature homilé-
tique syriaque. En d'autres termes, si I'on entend pri-
vilégier I'ancrage juif du Coran, il faut le faire avec des
arguments bien plus solides que la référence au livre
de Torrey ®) (méthodologiquement trés discutable,
voir infra), dont I'A. semble grandement s'inspirer.
On trouvera dans le premier chapitre (p. 15-
24) quelques remarques générales sur la notion
d’emprunt (voir surtout p. 18) et sur les langues
sémitiques. Le chapitre 2 (p. 25-36) présente brie-
vement le débat idéologique autour des emprunts
lexicaux, d'une part dans la tradition musulmane
(p. 25-30), d’autre part chez les orientalistes (p. 30-36).
Cette derniére section est supposée étre une synthése
de la recherche sur les sources juives et chrétiennes
du Coran, mais on comprend mal pourquoi aucun

(3) Parti pris dans lequel I'A. tombe a plusieurs reprises. Un seul
exemple (p. 170): gubb, « puits » (Q 12:10, 15). LA. note que le
passage parallele dans la Bible (Gn 37:24) emploie bér, «fosse »,
alors que la Peshitta et le Targum ont gubbad, « citerne, puits »,
et que Zimmern voit dans gubb un emprunt ancien a I'araméen.
Elle assure pourtant (sans donner le moindre argument) « qu'il
y a beaucoup de chances pour que cet emploi [de gubb] vienne
du Targum ». Mais pourquoi le Targum, et pas, par exemple, la
littérature syriaque ? Peut-étre, suis-je tenté de supposer, parce
quel'A. croit que les sources de la sourate 12 sont a chercher dans
la littérature juive, ou dans les échanges entre Muhammad et les
juifs de Médine — alors méme que les paralléles les plus proches
sont avec le syriaque (cf. Joseph Witztum, «Joseph among the
Ishmaelites. Q 12 in Light of Syriac Sources », dans Gabriel Said
Reynolds (éd.), New Perspectives on the Qurén. The Quran in Its
Historical Context 2, Londres, Routledge, 2011, p. 423-446). En
fait, gob/gubbd est attesté dans a peu pres toutes les variétés
d’araméen (Comprehensive Aramaic Lexicon Project (CAL) (http://
cal.huc.edu, sv. gwb, gwb’, consulté le 26/12/2014), et on connait
aussi akk. gubbu, oug. gb, héb. geb, guéze gabb (Wolf Leslau,
Comparative Dictionary of Geez, Wiesbaden, Harrassowitz, 1991,
p- 176). Lhypothése d’'un sémitique commun est donc plausible.
Notons que le CAL et le Leslau — deux outils pourtant tres pré-
cieux — sont, inexplicablement, ignorés par I'A.

(4) Parmi de nombreux exemples, outre celui cité a la note
précédente, cf. Roger Paret, « Un parallele byzantin a Coran
XVIII, 59-81 », Revue des études byzantines 26, 1968, p. 137-
159, Guillaume Dye et Fabien Nobilio, « Introduction », dans
Guillaume Dye et Fabien Nobilio (éds), Figures bibliques en islam,
Bruxelles-Fernelmont, EME, 2011, p. 6-14, Emran Igbal al-Badawi,
The Qurdn and the Aramaic Gospel Traditions, Londres, Routledge,
2014.

(5) Charles Cutler Torrey, The Jewish Foundation of Islam, New
York, Jewish Institute of Religion Press, 1933.

| BCAI 30

BCAIl en ligne

BCAI 30 (2016) Pennacchio Catherine: Les emprunts a I'hébreu et au judéo-araméen dans le Coran. Avant-propos de Moshe Bar-Asher., recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

travail récent n'est cité ou discuté ©). Le propos
apparait doncincroyablement daté, le bref chapitre 3
(«Syntheése des travaux », p. 37-42) n‘apportant
rien de plus, si ce n'est une simple mention — pour
les écarter aussitot — des travaux de Mingana et
Luxenberg (p. 42).

Le chapitre 4 (p. 37-56) discute «le probleme
des sources arabes », sans que l'on puisse vraiment
tirer beaucoup d’enseignements sur les options
méthodologiques de l'ouvrage, la section sur la « tra-
dition » (p. 53-56) apparaissant méme hors-sujet. Ce
n'est donc qu'a partir du chapitre 5 (« Révision de la
liste d’Arthur Jeffery », p. 74-57) que l'on entre dans
le vif du sujet. LA. propose dans un premier temps
d’ajouter plusieurs emprunts a la liste de Jeffery.
Certains (ummiyy, hagg...) avaient été suggérés
depuis longtemps. La proposition la plus intéressante
(p. 61,151), tirée de Torrey mais un peu tombée dans
l'oubli, consiste a comprendre I'expression saban min
al-mataniy (Q 15:87) comme un aramaisme: non
pas, comme on le traduit habituellement, les « sept
répétées », ou « les sept dupliquées » (ce qui ne veut
rien dire), mais « une multitude d’enseignements »
(cf. aram. sbf, su/iba, «abondance, multitude » et
mtny, «enseignement »). Notons que la méme idée
est exprimée ailleurs dans le Coran, mais au moyen
d’un syriacisme (min kulli + nom singulier indéfini,
«toutes sortes de », a rapprocher de syr. men kol;
matal, « enseignement, parabole », cf. aram./syr.
mtal, discuté par I'A. p. 127-128): min kulli matalin,
« toutes sortes d'enseignements » (Q 17:89; 18: 54;
30:58;39:27).

L'A. propose ensuite une hypothése nouvelle, a
mes yeux peu convaincante, selon laquelle ar. gald’
(Q 59:3) viendrait de héb. gola, galat, «exil » (p. 64-
65). Elle reconnait que la racine GLW/Y, « couper, dé-
voiler, séparer, émigrer », est commune au sémitique.
Pourquoi affirmer alors qu'il s'agit d’'un «emprunt
sémantique a I’héb. gola » (p. 65)? Un emprunt
sémantique (Lehnbedeutung) est un emprunt de
sens — or c'est un sens que la racine arabe possede
déja. Certes, le concept de gola est central dans le
judaisme ('homilétique chrétienne n'a toutefois pas
ignoré la notion), mais cela n'implique nullement que
sile terme arabe gala’ désigne, dans le Coran, I'exil des
juifs, il doive étre d'origine hébraique.

(6) Etat de de la question bien plus complet chez Gabriel Said
Reynolds, The Quridn and its Biblical Subtext, Londres, Routledge,
2010, chap. 1. Plus loin, p. 141-144, sur les emprunts a I'éthiopien,
I'étude de Kropp - la plus récente et la plus compléte —, est
ignorée. Cf. Manfred Kropp, « Athiopische Arabesken im Koran:
Afroasiatische Perlen auf Band gereiht, einzeln oder zu Paaren,
diffus verteilt oder an Glanzpunkten konzentriert », dans M. Grof3
& K.-H. Ohlig (éds), Schlaglichter. Die beiden ersten islamischen
Jahrhunderte, Berlin, Verlag Hans Schiler, 2008, p. 384-410.

|

La seconde partie du chapitre (p. 66-74) propose
d’exclure certains mots de la liste de Jeffery, puisqu'ils
ne semblent pas étre des emprunts. Quelques bréves
remarques: p. 66, I’A. a certainement raison de ne pas
voir dans Alldh un terme emprunté au syriaque ;
p. 66-67, sur allahumma, en revanche, la discussion
est confuse et on peine a savoir pour quelle raison
précise le terme est considéré comme un développet
ment propre a l'arabe; p. 72-71, sur ma'‘in, « source »,
I'A. doute que le terme soit emprunté a héb. ma'yan,
mais ne pense pas a aram. m‘ind, qui constitue un
étymon plausible.

Le chapitre 6 (p. 75-112) examine les emprunts
antérieurs a l'islam provenant de I'akkadien et de
I'araméen. Il nest pas toujours facile de déterminer si
un terme est venu en arabe directement de I'akkadien,
ou s'il a transité par 'araméen. Concernant fahhar,
un hapax dans le Coran (Q 55:14), I'A. penche pour
un emprunt direct a akk. pah(h)aru et avance deux
raisons (p. 80-81):le double h, contrairement a aram.
pehar, et le vocalisme de I'arabe, qui conserve celui de
I'akkadien. Or ces deux arguments ne sont pas pro-
bants. On peut déja discuter la vocalisation de pehdr
(IA. privilégie la forme de 'araméen biblique, avec la
vocalisation tibérienne, ou ahha > ehd, mais on lira
plutét pahhar dans les autres formes d’araméen).
Quant a la prononciation /h/ vs /h/, elle releve d'un
phénomene bien connu: /h/ rend la prononciation
vernaculaire de /h/ en syriaque oriental, et méme en
syriaque occidental, il semble que /h/ puisse se fondre
avec /h/ a partir du 1ve siécle apr. .-C.®). Les cas ol h
est prononcé comme un h ne sont au demeurant pas
rares en arabe: par exemple ar. libanais hdsié, « mar-
mite », a partir de *nhdsié < nhéseét, nhdsié, « marmite,
ustensile en cuivre ». On corrigera donc les analyses
de hamr (p. 90), hardal (p. 94) et hatam (p. 126).

Pour en revenir a fahhdr: sa morphologie, avec
un scheme de nom de métier, et le sens de I'akk.
pahharu et de la quasi-totalité des formes de I'aram.
pahhdr, incitent a comprendre « potier », mais les
lexicographes sont unanimes a considérer que fahhar
signifie « vase d’argile ». Or c'est justement Ia le sens
de syr. pahhar dans la Peshitta, en Lv 6:21 (voir aussi
2Tim 2:20). C'est donc certainement dans le syriaque
qu'’il convient de chercher I'étymon de fahhar.

Le chapitre 7 (p. 113-122) discute rapidement le
probléme de l'origine du «vocabulaire technique »,
par quoi il faut entendre le vocabulaire religieux du
Coran, et notamment son origine juive ou chrétienne.

(7) Cf.David Kiltz, « The Relationship between Arabic Allah and
Syriac Allaha », Der Islam 88,2012, p. 33-50.

(8) Michael C. Astour, « Continuité et changement dans la topo-
nymie de la Syrie du Nord », dans La toponymie antique. Actes du

colloque de Strasbourg (12-14 juin 1975), Leyde, Brill, 1977, p. 135.
|

BCAI 30

BCAIl en ligne

f=

BCAI 30 (2016) Pennacchio Catherine: Les emprunts a I'hébreu et au judéo-araméen dans le Coran. Avant-propos de Moshe Bar-Asher., recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

Le début du chapitre semble supposer que cest en
examinant les contacts linguistiques et culturels du
Prophéte avec son environnement que l'on pourra
y voir plus clair. Cette approche part du principe,
certes répandu, mais qui ne va nullement de soi,
selon lequel Muhammad est l'auteur du Coran et
connaissait les termes techniques religieux grace a des
informateurs juifs ou chrétiens. On lit d’ailleurs des
jugements assez curieux, comme: « C'est a Médine
que le Prophete découvrit les religions » (p. 114). Fort
heureusement, I'A. corrige tres vite sa perspective
et reconnait qu'une grande partie du vocabulaire
technique du Coran était connue en Arabie avant
I'islam (chapitre 8, p. 122-144).

Quoi qu'il en soit, ces « termes techniques » ne
sont pas entrés isolément dans la langue arabe, mais
par l'intermédiaire de formules, notamment litur-
giques. Une étude centrée sur les emprunts lexicaux
ne peut donc pas faire I'économie d’'un examen des
formules coraniques et de leurs paralléles dans les
littératures juive et chrétienne. LA. n'est parfois pas
loin de se livrer a un tel exercice (par exemple sur
lawh, p. 126), mais il existe sur ce sujet des études
magistrales, aussi bien anciennes ®) que récentes ('),
qui ne sont malheureusement pas prises en compte.

Le dernier chapitre (p. 145-170) reprend les ana-
lyses de Torrey et présente de possibles emprunts a
la «langue des juifs du Higaz ». On peut étre surpris
par la méthode: quelles données indépendantes
avons-nous sur cette langue? Strictement aucune.
Il s'agit seulement d’'une construction intellectuelle.
Du soupcon (justifié) de phénomenes d'interférence
dans l'arabe coranique, on conclut (trop vite) que ces
phénomeénes ont leur origine dans le judéo-arabe
du Higaz et dans les échanges de Muhammad avec
les juifs de Médine, d'oli on déduit par exemple, de
maniere parfaitement circulaire et arbitraire, que
hanif était utilisé par les juifs de Médine pour faire

(9) Anton Baumstark, «Jidische und christlicher Gebetstypus
im Koran », Der Islam 16, 1927, p. 229-248, ibid., « Zur Herkunft
der monotheistischen Bekenntnisformeln im Koran », Oriens
Christianus 37,1953, p. 1-17. Les analyses de Baumstark montrent
la prépondérance de I'influence chrétienne.

(10) Manfred Kropp, « Tripartite, but anti-Trinitarian formulas in
the Qur'anic Corpus, possibly pre-Qur’anic », dans Gabriel Said
Reynolds (éd.), New Perspectives on the Quran, op. cit., p. 247-264.
Cet article permet d'ajouter deux mots étrangers a la liste de
Jeffery: héb. ehad (Q 112:1), aram. had (Q 72:3).

|

Iéloge d’Abraham (p. 150-151) '), ou que le terme
qurdn (dont I'A, a mon sens a tort, doute de l'éty-
mologie syriaque) était d'usage courant chez les juifs
de Médine (p. 161-162).

Limpression qui se dégage de la lecture de l'ou-
vrage est donc assez mitigée. L'A. a certes rassemblé
une masse substantielle d'informations (notamment
pour ce qui concerne I'hébreu), et, dans certains
cas, elle corrige quelques jugements hatifs de Jeffery,
qui pouvait avoir tendance a voir trop facilement
des emprunts (notamment au syriaque) la ou un
sémitique commun ou un développement propre a
I'arabe n'étaient pas exclus. Il n'est donc pas inutile de
se référer a ce livre, en complément bien s(ir de celui
de Jeffery (méme si plusieurs dizaines de notices n'ap-
portent en fait rien de nouveau par rapport a Jeffery).
Malheureusement, I'A,, a l'inverse de Jeffery, privilégie
parfois indment I'hébreu ou le judéo-araméen. Plus
génant encore, elle mobilise une approche historique
dépassée — le contexte dans lequel elle envisage
I'histoire du Coran correspond a peu de choses pres
a l'état de la recherche il y a cinquante ans, actualisé
toutefois par la prise en compte de divers travaux
sur I'Arabie du Sud, a savoir ceux (mais uniqguement
ceux) de Christian Robin ('), Par ailleurs, comme cela
adéja étérelevé, des livres et des articles récents, ainsi
que des outils pourtant fondamentaux (comme le
CAL et le Comparative Dictionary of Ge'ez de Leslau),
sont ignorés. Ces lacunes excluent que I'on considere
Les emprunts a I'hébreu et au judéo-araméen dans le
Coran comme une révision réellement convaincante
de l'ouvrage de Jeffery, et comme un pas décisif vers
une nouvelle synthese lexicographique de l'arabe
coranique.

Guillaume Dye
(Université libre de Bruxelles, ULB)

(11) Létymon le plus plausible pour hanif est syr. hanpd, qui
signifie « paien » mais aussi, dans certains contextes (notamment
plusieurs passages de la Peshitta) « Gentil », traduisant le grec
£0vn ou 0vikdc. Abraham est ainsi décrit comme un Gentil
(autrement dit, un non juif), qui se soumet a Dieu. Cf. Frangois
de Blois, « Nasrani (Nalopaiog) and hanif (é0vikdg): Studies in
the religious Vocabulary of Christianity and Islam », Bulletin of
the School of Oriental and African Studies 65-1, 2002, p. 16-25,
Gabriel Said Reynolds, The Quran and its Biblical Subtext, op. cit.,
p. 80-87, Guillaume Dye et Fabien Nobilio, «Introduction »,
art. cit,, p. 17-19.
(12) Cette méthode historique datée ne concerne pas que
I'Arabie ou l'islam. Ainsi, sur le judaisme: I'A. affirme (p. 118)
que la constitution du canon juif des Ecritures a été décidée par
une assemblée de rabbins a Yabneh entre 90 et 105 — un événe-
ment que les historiens du judaisme reconnaissent aujourd’hui
comme purement et simplement mythique. Voir par exemple
Daniel Boyarin, Border Lines: The Partition of Judaeo-Christianity,
Philadelphie, University of Pennsylvania Press, 2004, p. 46-49,
151-201.

|

| BCAI 30

BCAIl en ligne

3

BCAI 30 (2016) Pennacchio Catherine: Les emprunts a I'hébreu et au judéo-araméen dans le Coran. Avant-propos de Moshe Bar-Asher., recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	_GoBack

