
1. Langue et littérature

	 BCAI 30	 1

Pennacchio �Catherine 
Les emprunts à l’hébreu  
et au judéo-araméen dans le Coran 
Avant-propos de Moshe BAR-ASHER

Paris, Librairie d’Amérique et d’Orient – Jean 
Maisonneuve, 2014, 184 p. 
ISBN : 978-2-7200-1189-4

Ce livre, extrait d’une thèse de doctorat soute-
nue à l’INALCO en 2011, entend faire le point de la 
recherche sur les emprunts lexicaux dans le Coran 
et plus particulièrement réviser et compléter la liste 
établie par Arthur Jeffery dans son étude classique 
de 1938 (1).

Le principe est louable : les études sémitiques 
et coraniques, tout comme l’épigraphie arabe et 
sud-arabe, ont beaucoup progressé ces dernières 
décennies, alors même qu’aucun travail n’est venu 
remplacer la synthèse remarquable de Jeffery (qui 
constituait cependant moins une contribution ori-
ginale que l’état des connaissances dans le premier 
quart du xxe siècle). Malheureusement, l’ouvrage, 
malgré plusieurs notices utiles, souffre de sérieux 
défauts.

L’introduction (p. 11-14) présente brièvement le 
projet et la méthode. L’A. s’intéresse uniquement aux 
emprunts lexicaux, ce qui exclut les noms propres et 
les emprunts syntaxiques (les phénomènes d’interfé-
rence, divers et variés dans l’arabe coranique (2), ont 
droit à quelques remarques marginales). On peut 
bien sûr discuter ce choix, mais il a une certaine 
logique. On est en revanche plus perplexe lorsqu’on 
lit que l’A. a limité son étude aux mots qui ont un 
lien avec les textes juifs (p. 11), et que la « probléma-
tique de la langue syriaque » (l’A. ne juge pas utile 
de préciser ce qu’elle entend exactement par-là) a 
été écartée, les dictionnaires de syriaque n’ayant 
été consultés que « pour confirmer un emprunt à 
l’hébreu » (p. 12). C’est une approche d’autant plus 
curieuse que l’A. impute à Jeffery « un parti pris pour 
la source chrétienne et syriaque » (p. 13). Le reproche 
est peut-être parfois justifié (il est souvent difficile 
de privilégier, sur une base uniquement linguistique, 
une forme d’araméen au détriment des autres), 
mais si l’on veut montrer que Jeffery a tort, et ne pas 

(1)  Arthur Jeffery, The Foreign Vocabulary of the Qur’ān, Baroda, 
Oriental Institute, 1938, reedited with a foreword by Gerhard 
Böwering and Jane Dammen McAuliffe, Leyde, Brill, 2007.
(2)  Je me permets de renvoyer ici à Guillaume Dye, « Traces of 
Bilingualism/Multilingualism in Qur’ānic Arabic », dans Ahmad 
al-Jallad (éd.), Arabic in Context, Leyde, Brill, à paraître.

tomber dans le parti pris inverse (3), il convient de 
monter un dossier qui, concernant les langues et les 
sources traitées, soit au moins aussi complet que le 
sien, d’autant plus que les versions des récits bibliques 
les plus proches des récits coraniques se rencontrent 
à peu près toujours, non chez les juifs, mais chez les 
chrétiens (4), notamment dans la littérature homilé-
tique syriaque. En d’autres termes, si l’on entend pri-
vilégier l’ancrage juif du Coran, il faut le faire avec des 
arguments bien plus solides que la référence au livre 
de Torrey (5) (méthodologiquement très discutable, 
voir infra), dont l’A. semble grandement s’inspirer. 

On trouvera dans le premier chapitre (p. 15-
24) quelques remarques générales sur la notion 
d’emprunt (voir surtout p. 18) et sur les langues 
sémitiques. Le chapitre 2 (p. 25-36) présente briè�-
vement le débat idéologique autour des emprunts 
lexicaux, d’une part dans la tradition musulmane 
(p. 25-30), d’autre part chez les orientalistes (p. 30-36). 
Cette dernière section est supposée être une synthèse 
de la recherche sur les sources juives et chrétiennes 
du Coran, mais on comprend mal pourquoi aucun 

(3)  Parti pris dans lequel l’A. tombe à plusieurs reprises. Un seul 
exemple (p. 170) : ǧubb, « puits » (Q 12:10, 15). L’A. note que le 
passage parallèle dans la Bible (Gn 37:24) emploie bōr, « fosse », 
alors que la Peshitta et le Targum ont gubbā, « citerne, puits », 
et que Zimmern voit dans ǧubb un emprunt ancien à l’araméen. 
Elle assure pourtant (sans donner le moindre argument) « qu’il 
y a beaucoup de chances pour que cet emploi [de ǧubb] vienne 
du Targum ». Mais pourquoi le Targum, et pas, par exemple, la 
littérature syriaque ? Peut-être, suis-je tenté de supposer, parce 
que l’A. croit que les sources de la sourate 12 sont à chercher dans 
la littérature juive, ou dans les échanges entre Muḥammad et les 
juifs de Médine – alors même que les parallèles les plus proches 
sont avec le syriaque (cf. Joseph Witztum, « Joseph among the 
Ishmaelites. Q 12 in Light of Syriac Sources », dans Gabriel Said 
Reynolds (éd.), New Perspectives on the Qur’ān. The Qur’ān in Its 
Historical Context 2, Londres, Routledge, 2011, p. 423-446). En 
fait, gōb/gubbā est attesté dans à peu près toutes les variétés 
d’araméen (Comprehensive Aramaic Lexicon Project (CAL) (http://
cal.huc.edu, sv. gwb, gwb’, consulté le 26/12/2014), et on connaît 
aussi akk. gubbu, oug. gb, héb. geb, guèze gǝbb (Wolf Leslau, 
Comparative Dictionary of Ge’ez, Wiesbaden, Harrassowitz, 1991, 
p. 176). L’hypothèse d’un sémitique commun est donc plausible. 
Notons que le CAL et le Leslau – deux outils pourtant très pré-
cieux – sont, inexplicablement, ignorés par l’A.
(4)  Parmi de nombreux exemples, outre celui cité à la note 
précédente, cf. Roger Paret, « Un parallèle byzantin à Coran 
XVIII, 59-81 », Revue des études byzantines 26, 1968, p. 137-
159, Guillaume Dye et Fabien Nobilio, « Introduction », dans 
Guillaume Dye et Fabien Nobilio (éds), Figures bibliques en islam, 
Bruxelles-Fernelmont, EME, 2011, p. 6-14, Emran Iqbal al-Badawi, 
The Qur’ān and the Aramaic Gospel Traditions, Londres, Routledge, 
2014. 
(5)  Charles Cutler Torrey, The Jewish Foundation of Islam, New 
York, Jewish Institute of Religion Press, 1933.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Pennacchio Catherine: Les emprunts à l’hébreu et au judéo-araméen dans le Coran. Avant-propos de Moshe Bar-Asher., recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 30	 2

travail récent n’est cité ou discuté (6). Le propos 
apparaît donc incroyablement daté, le bref chapitre 3 
(« Synthèse des travaux », p. 37-42) n’apportant 
rien de plus, si ce n’est une simple mention – pour 
les écarter aussitôt – des travaux de Mingana et 
Luxenberg (p. 42).

Le chapitre 4 (p. 37-56) discute « le problème 
des sources arabes », sans que l’on puisse vraiment 
tirer beaucoup d’enseignements sur les options 
méthodologiques de l’ouvrage, la section sur la « tra-
dition » (p. 53-56) apparaissant même hors-sujet. Ce 
n’est donc qu’à partir du chapitre 5 (« Révision de la 
liste d’Arthur Jeffery », p. 74-57) que l’on entre dans 
le vif du sujet. L’A. propose dans un premier temps 
d’ajouter plusieurs emprunts à la liste de Jeffery. 
Certains (ummiyy, ḥaǧǧ…) avaient été suggérés 
depuis longtemps. La proposition la plus intéressante 
(p. 61, 151), tirée de Torrey mais un peu tombée dans 
l’oubli, consiste à comprendre l’expression sab‘an min 
al-maṯāniy (Q 15:87) comme un aramaïsme : non 
pas, comme on le traduit habituellement, les « sept 
répétées », ou « les sept dupliquées » (ce qui ne veut 
rien dire), mais « une multitude d’enseignements » 
(cf. aram. sb‘a, su/ib‘ā, « abondance, multitude » et 
mtny, « enseignement »). Notons que la même idée 
est exprimée ailleurs dans le Coran, mais au moyen 
d’un syriacisme (min kulli + nom singulier indéfini, 
« toutes sortes de », à rapprocher de syr. men kol ; 
maṯal, « enseignement, parabole », cf. aram./syr. 
mṯal, discuté par l’A. p. 127-128) : min kulli maṯalin, 
« toutes sortes d’enseignements » (Q 17 : 89 ; 18 : 54 ; 
30 : 58 ; 39 : 27).

L’A. propose ensuite une hypothèse nouvelle, à 
mes yeux peu convaincante, selon laquelle ar. ǧalā’ 
(Q 59:3) viendrait de héb. gōlā, gālūt, « exil » (p. 64-
65). Elle reconnaît que la racine GLW/Y, « couper, dé-
voiler, séparer, émigrer », est commune au sémitique. 
Pourquoi affirmer alors qu’il s’agit d’un « emprunt 
sémantique à l’héb. gōlā » (p. 65) ? Un emprunt 
sémantique (Lehnbedeutung) est un emprunt de 
sens – or c’est un sens que la racine arabe possède 
déjà. Certes, le concept de gōlā est central dans le 
judaïsme (l’homilétique chrétienne n’a toutefois pas 
ignoré la notion), mais cela n’implique nullement que 
si le terme arabe ǧalā’ désigne, dans le Coran, l’exil des 
juifs, il doive être d’origine hébraïque. 

(6)  État de de la question bien plus complet chez Gabriel Said 
Reynolds, The Qur’ān and its Biblical Subtext, Londres, Routledge, 
2010, chap. 1. Plus loin, p. 141-144, sur les emprunts à l’éthiopien, 
l’étude de Kropp – la plus récente et la plus complète –, est 
ignorée. Cf. Manfred Kropp, « Äthiopische Arabesken im Koran: 
Afroasiatische Perlen auf Band gereiht, einzeln oder zu Paaren, 
diffus verteilt oder an Glanzpunkten konzentriert », dans M. Groß 
& K.-H. Ohlig (éds), Schlaglichter. Die beiden ersten islamischen 
Jahrhunderte, Berlin, Verlag Hans Schiler, 2008, p. 384-410.

La seconde partie du chapitre (p. 66-74) propose 
d’exclure certains mots de la liste de Jeffery, puisqu’ils 
ne semblent pas être des emprunts. Quelques brèves 
remarques : p. 66, l’A. a certainement raison de ne pas 
voir dans Allāh un terme emprunté au syriaque (7) ; 
p. 66-67, sur allahumma, en revanche, la discussion 
est confuse et on peine à savoir pour quelle raison 
précise le terme est considéré comme un développe�-
ment propre à l’arabe ; p. 72-71, sur ma‘īn, « source », 
l’A. doute que le terme soit emprunté à héb. ma‘yān, 
mais ne pense pas à aram. m‘īnā, qui constitue un 
étymon plausible.

Le chapitre 6 (p. 75-112) examine les emprunts 
antérieurs à l’islam provenant de l’akkadien et de 
l’araméen. Il n’est pas toujours facile de déterminer si 
un terme est venu en arabe directement de l’akkadien, 
ou s’il a transité par l’araméen. Concernant faḫḫār, 
un hapax dans le Coran (Q 55:14), l’A. penche pour 
un emprunt direct à akk. paḫ(ḫ)āru et avance deux 
raisons (p. 80-81) : le double ḫ, contrairement à aram. 
peḥar, et le vocalisme de l’arabe, qui conserve celui de 
l’akkadien. Or ces deux arguments ne sont pas pro-
bants. On peut déjà discuter la vocalisation de peḥār 
(l’A. privilégie la forme de l’araméen biblique, avec la 
vocalisation tibérienne, où aḥḥā > eḥā, mais on lira 
plutôt paḥḥār dans les autres formes d’araméen). 
Quant à la prononciation /ḫ/ vs /ḥ/, elle relève d’un 
phénomène bien connu : /ḫ/ rend la prononciation 
vernaculaire de /ḥ/ en syriaque oriental, et même en 
syriaque occidental, il semble que /ḫ/ puisse se fondre 
avec /ḥ/ à partir du ive siècle apr. J.-C. (8). Les cas où ḥ 
est prononcé comme un ḫ ne sont au demeurant pas 
rares en arabe : par exemple ar. libanais ḫāsié, « mar-
mite », à partir de *nḫāsié < nḥēsēt, nḥāsié, « marmite, 
ustensile en cuivre ». On corrigera donc les analyses 
de ḫamr (p. 90), ḫardal (p. 94) et ḫātam (p. 126).

Pour en revenir à faḫḫār : sa morphologie, avec 
un schème de nom de métier, et le sens de l’akk. 
paḫḫāru et de la quasi-totalité des formes de l’aram. 
paḥḥār, incitent à comprendre « potier », mais les 
lexicographes sont unanimes à considérer que faḫḫār 
signifie « vase d’argile ». Or c’est justement là le sens 
de syr. paḥḥār dans la Peshitta, en Lv 6:21 (voir aussi 
2Tim 2:20). C’est donc certainement dans le syriaque 
qu’il convient de chercher l’étymon de faḫḫār.

Le chapitre 7 (p. 113-122) discute rapidement le 
problème de l’origine du « vocabulaire technique », 
par quoi il faut entendre le vocabulaire religieux du 
Coran, et notamment son origine juive ou chrétienne. 

(7)  Cf. David Kiltz, « The Relationship between Arabic Allāh and 
Syriac Allāhā », Der Islam 88, 2012, p. 33-50.
(8)  Michael C. Astour, « Continuité et changement dans la topo-
nymie de la Syrie du Nord », dans La toponymie antique. Actes du 
colloque de Strasbourg (12-14 juin 1975), Leyde, Brill, 1977, p. 135.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Pennacchio Catherine: Les emprunts à l’hébreu et au judéo-araméen dans le Coran. Avant-propos de Moshe Bar-Asher., recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 30	 3

Le début du chapitre semble supposer que c’est en 
examinant les contacts linguistiques et culturels du 
Prophète avec son environnement que l’on pourra 
y voir plus clair. Cette approche part du principe, 
certes répandu, mais qui ne va nullement de soi, 
selon lequel Muḥammad est l’auteur du Coran et 
connaissait les termes techniques religieux grâce à des 
informateurs juifs ou chrétiens. On lit d’ailleurs des 
jugements assez curieux, comme : « C’est à Médine 
que le Prophète découvrit les religions » (p. 114). Fort 
heureusement, l’A. corrige très vite sa perspective 
et reconnaît qu’une grande partie du vocabulaire 
technique du Coran était connue en Arabie avant 
l’islam (chapitre 8, p. 122-144). 

Quoi qu’il en soit, ces « termes techniques » ne 
sont pas entrés isolément dans la langue arabe, mais 
par l’intermédiaire de formules, notamment litur-
giques. Une étude centrée sur les emprunts lexicaux 
ne peut donc pas faire l’économie d’un examen des 
formules coraniques et de leurs parallèles dans les 
littératures juive et chrétienne. L’A. n’est parfois pas 
loin de se livrer à un tel exercice (par exemple sur 
lawḥ, p. 126), mais il existe sur ce sujet des études 
magistrales, aussi bien anciennes (9) que récentes (10), 
qui ne sont malheureusement pas prises en compte.

Le dernier chapitre (p. 145-170) reprend les ana-
lyses de Torrey et présente de possibles emprunts à 
la « langue des juifs du Ḥiǧāz ». On peut être surpris 
par la méthode : quelles données indépendantes 
avons-nous sur cette langue ? Strictement aucune. 
Il s’agit seulement d’une construction intellectuelle. 
Du soupçon (justifié) de phénomènes d’interférence 
dans l’arabe coranique, on conclut (trop vite) que ces 
phénomènes ont leur origine dans le judéo-arabe 
du Ḥiǧāz et dans les échanges de Muḥammad avec 
les juifs de Médine, d’où on déduit par exemple, de 
manière parfaitement circulaire et arbitraire, que 
ḥanīf était utilisé par les juifs de Médine pour faire 

(9)  Anton Baumstark, « Jüdische und christlicher Gebetstypus 
im Koran », Der Islam 16, 1927, p. 229-248, ibid., « Zur Herkunft 
der monotheistischen Bekenntnisformeln im Koran », Oriens 
Christianus 37, 1953, p. 1-17. Les analyses de Baumstark montrent 
la prépondérance de l’influence chrétienne.
(10)  Manfred Kropp, « Tripartite, but anti-Trinitarian formulas in 
the Qur’ānic Corpus, possibly pre-Qur’ānic », dans Gabriel Said 
Reynolds (éd.), New Perspectives on the Qur’ān, op. cit., p. 247-264. 
Cet article permet d’ajouter deux mots étrangers à la liste de 
Jeffery : héb. eḥād (Q 112:1), aram. ḥad (Q 72:3).

l’éloge d’Abraham (p. 150-151) (11), ou que le terme 
qur’ān (dont l’A., à mon sens à tort, doute de l’éty-
mologie syriaque) était d’usage courant chez les juifs 
de Médine (p. 161-162). 

L’impression qui se dégage de la lecture de l’ou-
vrage est donc assez mitigée. L’A. a certes rassemblé 
une masse substantielle d’informations (notamment 
pour ce qui concerne l’hébreu), et, dans certains 
cas, elle corrige quelques jugements hâtifs de Jeffery, 
qui pouvait avoir tendance à voir trop facilement 
des emprunts (notamment au syriaque) là où un 
sémitique commun ou un développement propre à 
l’arabe n’étaient pas exclus. Il n’est donc pas inutile de 
se référer à ce livre, en complément bien sûr de celui 
de Jeffery (même si plusieurs dizaines de notices n’ap-
portent en fait rien de nouveau par rapport à Jeffery). 
Malheureusement, l’A., à l’inverse de Jeffery, privilégie 
parfois indûment l’hébreu ou le judéo-araméen. Plus 
gênant encore, elle mobilise une approche historique 
dépassée – le contexte dans lequel elle envisage 
l’histoire du Coran correspond à peu de choses près 
à l’état de la recherche il y a cinquante ans, actualisé 
toutefois par la prise en compte de divers travaux 
sur l’Arabie du Sud, à savoir ceux (mais uniquement 
ceux) de Christian Robin (12). Par ailleurs, comme cela 
a déjà été relevé, des livres et des articles récents, ainsi 
que des outils pourtant fondamentaux (comme le 
CAL et le Comparative Dictionary of Ge’ez de Leslau), 
sont ignorés. Ces lacunes excluent que l’on considère 
Les emprunts à l’hébreu et au judéo-araméen dans le 
Coran comme une révision réellement convaincante 
de l’ouvrage de Jeffery, et comme un pas décisif vers 
une nouvelle synthèse lexicographique de l’arabe 
coranique.

Guillaume Dye  
(Université libre de Bruxelles, ULB)

(11)  L’étymon le plus plausible pour ḥanīf est syr. ḥanpā, qui 
signifie « païen » mais aussi, dans certains contextes (notamment 
plusieurs passages de la Peshitta) « Gentil », traduisant le grec 
ἔθνη ou ἐθνικός. Abraham est ainsi décrit comme un Gentil 
(autrement dit, un non juif), qui se soumet à Dieu. Cf. François 
de Blois, « Naṣrānī (Ναζωραῖος) and ḥanīf (ἐθνικός): Studies in 
the religious Vocabulary of Christianity and Islam », Bulletin of 
the School of Oriental and African Studies 65-1, 2002, p. 16-25, 
Gabriel Said Reynolds, The Qur’ān and its Biblical Subtext, op. cit., 
p. 80-87, Guillaume Dye et Fabien Nobilio, « Introduction », 
art. cit., p. 17-19.
(12)  Cette méthode historique datée ne concerne pas que 
l’Arabie ou l’islam. Ainsi, sur le judaïsme : l’A. affirme (p. 118) 
que la constitution du canon juif des Écritures a été décidée par 
une assemblée de rabbins à Yabneh entre 90 et 105 – un événe-
ment que les historiens du judaïsme reconnaissent aujourd’hui 
comme purement et simplement mythique. Voir par exemple 
Daniel Boyarin, Border Lines : The Partition of Judaeo-Christianity, 
Philadelphie, University of Pennsylvania Press, 2004, p. 46-49, 
151-201. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 30 (2016) Pennacchio Catherine: Les emprunts à l’hébreu et au judéo-araméen dans le Coran. Avant-propos de Moshe Bar-Asher., recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	_GoBack

