1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 171

VI. VARIA.

S.M. STERN. History and Culture in the Medieval Muslim World. London, Variorum
Reprints, 1984. 16 x 23 cm., 344 p.

Samuel Miklos Stern est mort en octobre 1969 & I'4ge de 48 ans. Sa disparition privait le monde
savant d’un grand orientaliste. Dans un bref avant-propos, F.W. Zimmermann donne plusieurs
indications sur les regroupements, faits ou annoncés, des nombreux articles de Stern (en parti-
culier Medieval Arabic and Hebrew Thought, London, Variorum Reprints, 1983 (1)), Quant au
présent volume, il reproduit dans leur pagination originale treize articles : I. « The Constitution
of the Islamic City »; IL « Quotations from Apocryphal Gospels in “Abd al-Jabbar »; IIL. « “Abd
al-Jabbar’s Account of how Christ’s Religion was falsified by the Adoption of Roman Customs »;
IV. «Shetdr Abgzarih»; V. « Arabico-Persica»; VI. « Ya'qiib the Coppersmith and Persian
National Sentiment »; VII. « Ramisht of Siraf, a Merchant Millionaire of the Twelfth Century »;
VIII. « Some Noteworthy Manuscripts of the Poems of Abi 1-°Ala’ al-Ma‘arri»; IX. « An
Embassy of the Byzantine Emperor to the Fatimid Caliph al-Mu‘izz »; X. « The Epistle of the
Fatimid Caliph al-Amir (al-Hidaya al-Amiriyya) — its Date and Purpose »; XI. « The Succession
to the Fatimid Imam al-Amir, the Claims of the Later Fatimids to the Imamate, and the Rise of
Tayyibi Ismailism »; XII. « Tari»; XIIL « A twelfth-Century Circle of Hebrew Poets in Sicily ».

Ce riche ensemble est, on le voit, fort composite. Il n’admet que des remarques éparses. L’ar-
ticle XII est le triomphe de la méthode historico-philologique : trente pages admirables et gra-
tuites sur la simple ézymologie d’un vieux terme latino-sicilien; gratuites, du moins, si I’on peut
appliquer cet adjectif & un quart de dindr, puisque c’est le sens bien établi par ailleurs du mot
tari. Les importants articles X et XI ont jeté beaucoup de lumiére sur les deux grandes scissions
qui divisérent I'ismaélisme aprés la mort du Fatimide al-Mustansir d’abord, puis aprés celle
de son petit-fils I'Imam al-Amir, fils d’al-Musta’li et pére d’al-Tayyib.

L’article V, 413-415 traite des passages paralléles d’Ibn Hazm, Fisal, t. 1, 34 et d’al-Mas"adi,
Tanbih, 93 (reproduits dans Rasa’il falsafiyya ... d’Abl Bakr al-Razi, fragments réunis par
P. Kraus, Le Caire 1939, offset Téhéran ? 1969, puis offset Beyrouth, Dar al-afiq al-gadida,
1979). Les deux passages attribuent aux mazdéens (magiis) la croyance en cinq réalités éternelles.
Ce groupement semble absent des textes mazdéens eux-mémes, mais est attesté chez Abii Bakr
al-Razi (cf. Mahdi Muhaqqiq, Filsiif-i Rayy, Tihran 1349 H.S. / 1970, 275-289) et a été reconnu
comme tel & bon droit par Kraus puis par Stern (contre Zaehner, Zurvan, 210s). Deux difficultés
principales subsistent. L’une est le dernier terme de la « pentade », dont le sens, heureusement,
est bien fixé par les gloses des deux auteurs arabes : il s’agit de la « matiére », au sens philoso-
phique de « matiére premiére ». Stern rejette les lectures et interprétations de De Goeje et
Zachner. 1l propose de lire le ductus ¢ 4 comme étant £ i.e. le mot pahlavi bim : « terre ».

Mais ce mot, a la différence du pahlavi h@k par ex., signifie 1a terre dans son étendue plutdt que
dans sa consistance. Stern ignorait un autre essai de solution, donné par M. Muhaqqiq, op. cit.,

1) Sur lequel voir ici supra, p. 93.
23

BCAI 3 (1986) S.M. Stern: History and Culture in the Medieval Muslim World, recensé par G. Monnot )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

288 : il faudrait (avec I’appui d’une variante qu’on trouve chez Kraus, op. cit., 183, n. 7) lire
1YY q
¢ o transcrivant le pehlvi tomftohm, « semence» (d’olt «lignée »); le mot serait pris au sens

dérivé « principe », et désignerait ainsi la « matiére ». Cette explication ne nous convainc pas.
La « matiére » inerte et informe dont il est question n’a rien a voir avec le principe vivant d’&tres
végétaux ou animés que signifie tom/tohm. Une correction textuelle simple ne serait-elle pas
moins hasardeuse? Risquons de proposer, pour ¢4, un original ¢ !, rendant le moyen-iranien

ézm, « bois a briiler » : faut-il rappeler que c’est le premier sens du grec Aylé, devenu la « matiére »
philosophique et dont le décalque arabe, hayila, suit dans le texte d’Ibn Hazm comme explica-
tion de ¢y ? Voila pour la premiére difficulté. La seconde ne semble guére avoir attiré I’attention.

Le deuxiéme des cing éternels est « Ahriman » dans nos deux sources arabes. Rien d’étonnant
s’il s’agissait vraiment d’une doctrine mazdéenne. Mais Abli Bakr al-Razi, lui, place en deuxiéme
position «1’Ame », al-Nafs. Or Ibn Hazm, avant de nommer Ahriman, donne son équivalent
arabe Iblis. Qu’un copiste passe de lu..uzJ\ a J..\L\ (de «I’Ame » & «Iblis ») est tout a fait aisé.

La mention qui suit, wa-huwa Ahriman, « c’est-a-dire Ahriman » est alors une glose, du méme
copiste ou d’un autre, parfaitement normale dans le contexte mazdéen supposé par 1’auteur arabe.
Al-Mas"idi, qui ne mentionne pas « Iblis », serait tributaire d’un état plus récent de la tradition
écrite sur ce point.

L’article VI nous maintient en Iran, mais ouvre de beaucoup plus larges perspectives. Il est
centré sur I’ode persane que, probablement en 262 H. /876, Ibrahim b. Mam$ad composa
en I’honneur de Ya'qib-i Layt, fondateur au Sistan de la bréve dynastie saffaride. Conservés
dans le Ta’rih Isbahan de Hamza al-Isfahani, et repris par Yaqit, ces douze vers sont ici repro-
duits et traduits. Ce ne sont pas les plus anciens vers persans. Mais leur analyse les montre tout
animés par la fierté nationale : c’est un défi aux Arabes et a leur calife. L’A. montre bien que la
présence de plusieurs poétes persans (Muhammad b. Wasif etc.) autour de Ya'qiib n’est pas
fortuite. Avant que les Simanides, au siécle suivant, se posent en rénovateurs accomplis de la
littérature persane en vers et méme en prose, le mécénat des Saffarides favorisa la premiére éclo-
sion d’une poésie iranienne militant dans la nouvelle langue nationale. L’article commence par
une section sur « The Persian Nation in Islam », et écrit, en forgant peut-étre un peu la note,
que les Iraniens « différaient de tous les autres peuples ayant rejoint 1’Islam, en ce que leur tra-
dition de vie nationale n’était pas purement religicuse, mais séculiére aussi, et assez forte pour
survivre & un changement de religion » (p. 537). Ce jugement ne tient pas compte du monde
indien, alors 4 peine entamé par I’Islam, ni bien siir des nationalismes modernes. Il n’en souligne
pas moins avec bonheur P’irréductible identité culturelle de I’Iran, et oblige le lecteur & se poser
une des plus importantes questions de I’islamologie : quelle est la place de la nation dans 1’Islam?

L’article I traite d’un probléme différent, mais relevant du méme domaine général : I'orga-
nisation sociale et politique de I’Islam classique. Il s’agit des institutions municipales dans la
société islamique. L’A., pp. 36-43, réduit en cendres la théorie de Massignon sur les origines
ismaéliennes de corporations au III° s. de ’'Hégire, théorie qu’il qualifie de « pell-mell collection
of false logic » (p. 39), avant de noter avec & propos que le concept de « religions abrahamiques »,
promu par le célébre professeur, « était appuyé [sic] sur une série de curicuses broderies sur les
thémes de Fatima, la mubdhala, Salman le Perse, la légende des Sept Dormants, [enjolivures]

BCAI 3 (1986) S.M. Stern: History and Culture in the Medieval Muslim World, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 173

ou se mélent inextricablement une grande érudition et une grande confusion » (p. 41). Les conclu-
sions de Stern sont fermes : « Cette absence d’institutions municipales n’est, je pense, qu’un cas
particulier d’un phénoméne beaucoup plus large : [’absence d’institutions corporatives en général
dans la société islamique » (p. 36; cf. pp. 47, 49). Du moins quant a I’absence de trace de cor-
porations a I’époque abbasside, la vue de Stern est corroborée, entre autres, par D. et J. Sourdel,
La civilisation de I’Islam classique, Paris 1968, 2¢ éd. 1976, 459. Les travaux de G. Makdisi, niant
la reconnaissance d’une personnalité morale dans le droit musulman autre que moderne, vont
aussi dans le méme sens.

Les articles II et III, qui suivent, étudient ’un et I’autre comment ‘Abd al-Jabbar traite des
chrétiens (ou plutdt maltraite les chrétiens) dans son Tarbit dala’il al-nubuwwa. L’article II est
magistral. A son propos, relevons seulement une certaine ressemblance entre 1’argument du
Qadi de Rayy, présenté pp. 35 s (= éd. de Beyrouth 1386 H./ 1966, t. 1, 109, lignes 4 ss) et I’argu-
ment central sur lequel, un siécle plus tot, Ibn al-Munaggim appuyait sa Risdla, qu’il titre al-
Burhan, & un célébre intellectuel chrétien (texte dans Une correspondance islamo-chrétienne etc.,
Turnhout, « Patrologia Orientalis » de F. Graffin, t. 40, fasc. 4, 1981, 574-576; cf. le « Bulletin
critique » des Annales islamologiques, t. XX, 1984, 352 ss). L’article ITI est célébre. Paru en
1968, il attaque de front un article de S. Pines édité & Jérusalem en 1966, et n’hésite pas 4 y voir
« a regrettable act of folly by a distinguished scholar » (p. 129, pudiquement censurée dans le
présent recueil). Nous ne saurions entrer ici dans une ténébreuse affaire dont les principaux
acteurs incriminés, sur la foi de judéo-chrétiens réels ou imaginaires, seraient Paul de Tarse et
Pempereur Constantin, se détachant sur un fond de sabéisme protéiforme et d’affreux mani-
chéisme. Nous ferons simplement deux remarques de détail. Page 132, al. 3 et n. 3, nous ne
voyons pas pourquoi corriger ’édition, p. 149, al. 2, et nous lisons avec elle : Wa-ma salla
I-Masihk ... illa ila I-Magrib wa-Bayt al-Maqdis, wa-qablahu Déawiid wa-l-anbiya’ [wa-] Banii
Isra’il, tout comme on lit un peu plus haut (p. 148, avant-dern. ligne) : Wa-kana I-Masih yaqra'u
J1 salatihi ma kana l-anbiya’ wa-Banii Isrd’il qablahu wa-fi zamanihi yagra’ana ... D’autre part,
Stern, p. 133, notes 6 et 7 (cf. édition, t. 1, 150, deux derniéres lignes), lit salih et son pluriel
salihin, 11 faut lire sillih, dont sillihin est alors un pluriel raisonnable. Le mot, d’origine syriaque
mais reconstruit en arabe sur un autre paradigme, se retrouve au singulier p. 100 (en son sens
propre : « Apdtre »), et au pluriel pp. 170 et 184 (cf. nos Penseurs musulmans et religions iraniennes,
Paris 1974, 278 et 282).

Ce beau volume rendra de grands services & beaucoup de chercheurs. Leur travail sera faci-
lit¢ par les 7 pages de I'index final.

Guy Monnor
(E.P.H.E., Paris)

In memoriam Michel Allard (1924-1976), Paul Nwyia (1925-1980), Mélanges de 1’Université
Saint-Joseph. L (1984). Beyrouth, Dar el-Machreq, 2 vol. xvi-814-142 p.

Deux hommes, deux religieux jésuites, deux personnalités différentes qu’un méme amour
et une méme vocation ont réunis sur une méme terre aimée et meurtrie. Comme le remarque

BCAI 3 (1986) S.M. Stern: History and Culture in the Medieval Muslim World, recensé par G. Monnot )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



