1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 133

supposés) des immigrants arabes, iraniens ou turcs, qui sont propriétaires terriens, fonction-
naires, commergants, hommes de religion ou de lettres; ce sont eux qui financent 1’école et y
envoient leurs enfants. L’institution reste élitiste; son influence sur les classes inférieures de paysans
et d’artisans, notamment griace 4 des réseaux d’écoles et de missionnaires, est difficile 3 évaluer
et probablement limitée.

Ce portrait de Deoband est affiné par des comparaisons avec les écoles rivales (pp. 264-360).
Deoband a choisi une voie moyenne qui s’est révélée la stratégie d’adaptation la plus efficace
au contexte colonial : I’accent est mis sur les éléments essentiels, comme 1’attachement a la Loi
révélée et la piété mystique, qui peuvent étre intériorisés dans un monde ol les individus ne sont
plus soutenus par les structures politiques et sociales médiévales. Ce choix évite les impasses du
conservatisme de I’école rivale de Bareilly. Il évite aussi les ruptures brutales avec le passé : en
maintenant I’alliance du figh hanafite, de la théologie a¥"arite et du soufisme modéré, Deoband
reste suffisamment proche de la tradition pour rallier les masses; les écoles qui ont rompu avec
la tradition sont restées minoritaires, que ce soit les Ahl-i-hadit qui refusent le taglid des écoles
de droit, les modernistes du type de Sayyid Ahmad Han qui remettent en cause tout 1’édifice de
la théologie et du droit, ou encore les aventuristes prophétiques, comme les Ahmadiyya qui
proposent une nouvelle révélation pour les temps modernes. Cette stratégie de la voie moyenne,
alliée 4 un sens aigu de ’organisation, semble bien &tre le secret de la réussite de Deoband. Sa
seule rivale dans cette voie, la Nadwat al-‘ulama’ de Lucknow, intellectuellement plus presti-
gieuse mais encore plus élitiste, n’a pas eu ce rayonnement massif.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S., Paris)

Joseph Cuoq, Histoire de I'Islamisation de I’Afrique de 1'Ouest des origines & la fin du
XVI° siécle. Paris, Geuthner, 1984. In-8°, 347 p.

Comment le Bilad al-Siidan, le pays des Noirs, la région de la savane, ’ouest africain, est-il
devenu musulman, quand ces populations ont-elles embrassé 1’Islam, telle est la question que
tente d’expliquer et qu’explique, en utilisant une immense documentation qui comprend aussi
bien les sources arabes que les études modernes, le R.P. Joseph Cuogq.

Dans une premiére partie, I’auteur étudie le Bildd al-Sidan avant le XIII® siécle (de 1’ére
chrétienne) par rapport & P'Islam : dés le VIII® siécle, les Arabes n’ignoraient pas que ’or pro-
venait en grande partie de chez les Sidan, et des troupes umayyades se rendirent jusqu’au Géna.
Dans la seconde partie de ce siécle, on assiste a la « vague berbére » au pays des Noirs, en prove-
nance du Maghreb intérieur. Au milieu du X¢ siécle, des Sanhaga conquiérent la cité d’Awdagust,
puis en sont évincés par d’autres Berbéres, les Zénétes ibadites. A Gana s’installent des commer-
¢ants musulmans et Gao, d’aprés al-Bakri, est en relation avec Cordoue dés la fin du X° siécle,
son sultan étant alors musulman.

Tout un chapitre est consacré aux Almoravides, Sanhaga sahariens : Abi@i Bakr, 4 son retour
chez les Lamtiina, sa tribu d’origine, langa le gihad contre les Siidan dont un grand nombre
embrassa I’Islam (XI° s.), tout en conservant le vieux fond animiste.

18

BCAI 3 (1986) J. Cuoq: Histoire de I'islamisation de I’Afrique de I’Ouest des origines a la fin du XVle siécle, recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

134 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

A partir du XIII® siécle, et c’est la seconde partie de 1’ouvrage, le contexte politique est dif-
férent : on assiste 4 la montée d’empires et de royaumes indépendants. Celui du Mali gouverné
par les Manding de Kéita s’étendait en 1350 de la c6te atlantique & Gao; le fondateur de la
dynastie régnante, Sun Dyata (1230-1255) s’était converti & I’Islam, et ses successeurs, les Mansa
sont musulmans. Mais la mentalité animiste demeure dans le peuple et 1'Islam populaire est
encore faible au XVe© siécle.

Un autre empire, Gao et les Songhay, avec ses trois dynasties, les Za, les Sonni et les Askiya,
est longuement étudié (un tiers du volume). Les Za étaient animistes, mais dés la fin du XI®
siécle ils acceptérent I’'Islam. Pourtant Sonni ‘Ali, qui régna aprés eux dans la seconde moitié
du X Ve siécle, musulman de nom, était resté animiste par la pratique; il persécuta les “Ulama’ de
Tombouctou, beaucoup plus pour des raisons politiques que religieuses : ils étaient berbéres,
plus proches des Touareg que des Siidan, nations opposées.

En revanche, le fils de Sonni “Ali, Baro, refusa d’embrasser I'Islam, et le gihad fut lancé contre
lui. Avec ’arrivée au pouvoir de la troisieme dynastie, les Askiya, a la fin du XV siécle, ’empire
est définitivement musulman : I’Askiya Muhammad faisait la guerre sainte, se rendit en péleri-
nage 4 la Mekke (1495-1497), et fut favorable aux ‘Ulama’, théoriciens du pouvoir islamique.
L’empire s’écroula en 1591, lors de I’invasion marocaine.

Les Askiya avaient une véritable cour, avec son aristocratie, ses fonctionnaires, ses guerriers;
de grands domaines étaient exploités pour leur compte. Chez les Songhay, I’Islam apparait plus
comme la religion des notables, des “Ulama’, que celle du peuple. Au XVI® siécle, le niveau
intellectuel des “Ulama’ de Tombouctou était comparable a celui des “Ulama’ de Marrakech;
aprés la conquéte marocaine, le célébre Ahmad Baba fut déporté & Marrakech ou il enseigna le
droit malékite.

A c6té des deux empires de I’ouest, une place est faite & deux groupes d’états du Soudan central,
Ie Kanem Bornou, qui s’étendait du Tchad au Tibesti, et le groupe Hausa, entre le Bornou et le
Niger. Au IX® siécle le royaume de Kanem appartenait aux Zagiawa et la personne du souverain
était sacrée. Deux cents ans plus tard, avec les Sayfawa, le Kanem est gouverné par une dynastie
musulmane. Au XIII® siécle une ambassade du Kanem se rend & Tunis, car ce n’est pas le
Maghreb qui influence le Soudan central, mais I’Ifrigiya et ’Egypte. Plus tard, au XVI® siécle,
le souverain Idris Alawéma reconnut cependant 'autorité califale du chérif sa‘dien, et s’efforga
de rétablir la «cité islamique » dans ses états, substituant, par souci de Iégalité musulmane, la
Sari‘a a la coutume.

Derniére région étudiée, le pays Hausa, compris entre les Songhay et le Kanem Bornou, au sud
du pays des Touareg Ullimmenden et de I’Air. Avant I’Islam, les Hausa semblent avoir appar-
tenu a la civilisation des So. Ibn Battiita est le premier auteur a les mentionner, mais la docu-
mentation sur leur islamisation est restreinte. Au XIVe® siécle le pays de Kano est considéré comme
paien, mais étant connu comme une réserve d’esclaves, ses habitants sont en relation avec des
commergants musulmans tout au long du XVe siécle. D’aprés la Chronique de Kano, principale
source de renseignements connue sur le sultanat hausa, I’Islam commenga & s’y implanter entre
1410 et 1421. Un autre état hausa, Katsina, ne connut I’'Islam qu’a I’extréme fin du XV* siécle.

Une excellente bibliographie et de longues notes aprés chaque chapitre complétent 'ouvrage
du R.P. Cuoq, grice auquel nous pouvons suivre la progression de I’Islam dans cette partie de

BCAI 3 (1986) J. Cuoq: Histoire de I'islamisation de I’Afrique de I’Ouest des origines a la fin du XVle siécle, recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 135

I’Afrique noire. L’implantation de commergants musulmans a précédé la conversion, qui n’a
d’abord touché que les classes dirigeantes, et a la fin du XVI® siécle 1’islamisation de I’Afrique
de P’ouest et du Soudan central est souvent superficielle : «’Afrique soudanaise est restée
elle-méme ».

Chantal pE LA VERONNE
(C.N.R.S., Paris)

1.J. WrtkaM, Catalogue of Arabic Manuscripts in the library of the University of Leiden,
Fasc. 1. Leiden, Leiden University Press, 1983. 25 cm., 112 [+ 8] p.

Les soixante-douze manuscrits de la collection de René Basset, dont les notices sont incluses
dans ce catalogue, ont été acquis par I’Université de Leyde, en 1973; la plupart sont décrits par
P.S. Koningsveld dans Bibliotheca orientalis, XXX (1973), p. 370-385 et XXXI (1974), p. 160.

Les notices sont divisées en trois parties; [*une a trait & 1’identification du texte et en donne la
bibliographie; la seconde est une description codicologique et tient compte de I’état des recherches
a ce sujet, quoique les copies soient assez récentes; enfin, dans la troisiéme partie, le contenu
est donné en détail, dans la mesure ou le texte différe des versions connues.

La plupart des copies datent du 18° et du 19° siécles et furent quelquefois commandées par
le collectionneur.

Outre des ouvrages de droit et des textes poétiques, cette collection présente les textes collec-
tés par René Basset pour ses études personnelles et qui furent utilisés pour ses publications.

Plusieurs versions des Futiih Ifrigiya sont mentionnées (); les manuscrits concernant le Sahara
et la Mauritanie pourront éclairer I’histoire de ces régions, comme I’histoire de Ouargla ou celle
des gouverneurs de Touggourt (2).

On trouve des listes de lieux de la Mauritanie avec les références qui s’y rapportent dans les
Recherches historiques sur les Maures dans Mission au Sénégal, Paris, 1913, ainsi que la Rihlat
al-Mund wal-Minna, pélerinage d’un talib de Mauritanie 3 La Mecque, et enfin le al-Tawarih
wa-Mufassir al-awtan dérivé du al-Gawahir “ala al-Sidaniyya. Des textes concernant le culte
des tombeaux des saints ou des recueils de croyances populaires ont aussi une place dans cette
collection.

Les papiers de R. Basset concernant divers textes et ses annotations sur un certain nombre
de manuscrits devraient servir de contribution 4 1’édition de nouveaux textes sur P'Afrique.

Yvette SAUVAN
(Bibliothéque Nationale, Paris)

W) Livre des conquétes de I’ Afrique et du Magreb zaouias de “Ain Madhi et Temacin, de Ouargla et
dans Mélanges Charles Harlez, Leiden, 1896. de ‘Adjadja, Alger, 1885.
2 Les Manuscrits arabes des bibliothéques des

BCAI 3 (1986) J. Cuoq: Histoire de I'islamisation de I’Afrique de I’Ouest des origines a la fin du XVle siécle, recensé par Ch. de_ La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



