1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 131

leur présence en Egypte que grice & un traité signé par ce dernier. Ils sont donc amenés a inter-
venir dans la vie politique si le wafd parait trop puissant et trop intransigeant. Généralement,
ils soutiennent le Palais, dont le pouvoir devient grandissant, mais en 1925 ils sont conduits a
s’y opposer directement.

Les partis mis en place par le Palais sont proches des Libéraux-Constitutionnels en organisa-
tion et recrutement, mais ne sont en fait que des cliques sans véritable base dans le pays.

La crise économique des années 30 et la dictature de Sidqi modifient le paysage politique.
Le wafd résiste bien 4 la mauvaise conjoncture en adoptant un ton plus populiste. Aprés 1935,
il se voit concurrencer dans sa base sociale méme : les Sa‘distes lui prennent une partie de sa
clientéle urbaine cultivée en se faisant les défenseurs de la bourgeoisie industrielle, qui s’allie
économiquement aux colonies étrangéres et qui se méfie de I"ouvriérisme des Wafdistes.

Misr al-Fatat et les Fréres Musulmans le concurrencent directement dans la classe moyenne
en prenant une inspiration plus nationaliste, plus islamiste et anti-parlementaire. Le wafd se
trouve obligé, pour résister, de reprendre le style para-militaire des organisations de jeunesse,
d’oli une contradiction lourde de conséquences entre ces organisations de jeunesse wafdistes
et une direction du parti ol les grands propriétaires jouent un 16le croissant.

L’ensemble de ces facteurs permet de comprendre le début du déclin du wafd & partir de 1935,
4 un moment ou le Palais est pour une fois populaire avec I’avénement du jeune roi et ou le
traité¢ de 1936 laisse bien des ambiguités sur I’indépendance réelle de I’Egypte et le programme
a venir du parti.

Le livre est clair, synthétique, bien informé. C’est un ouvrage de référence pour ’Egypte de
cette époque. Le seul reproche important a lui faire, c’est de s’étre limité 3 1939. Le terminus
naturel de 1’étude est 1952, ce qui aurait pu donner ’occasion de faire une grande synthése sur
I’évolution de I’Egypte. L’exemple indien montre que le systéme parlementaire et constitutionnel
pouvait s’implanter dans un pays en voie de développement en s’appuyant sur un parti majoritaire
représentant de la lutte pour I'indépendance nationale. L’échec final est probablement di a
I’action négative 4 long terme du Palais et de la Grande-Bretagne. C’est cette interrogation qui
manque a ce livre, qui reste parfois trop proche de la monographie, en raison probablement
du choix des dates 1919-1939.

Henry LAURENS
(Université de Paris IV)

Barbara D. METICALF, Islamic revival in British India : Deoband, 1860-1900, Princeton,
Princeton University Press, 1982. In-8°, x1v + 387 p., glossaire, bibliographie, index,
7 cartes, 7 photos.

Cette monographie historique et sociologique ajoute aux sources historiques et textuelles
conventionnelles deux sortes de données : le dépouillement systématique des biographies et
dictionnaires biographiques en ourdou; les enquétes de terrain avec visite des institutions, consul-
tation des archives et interviews des responsables.

BCAI 3 (1986) B.D. Metcalf: Islamic revival in British India: Deoband, 1860-1900, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

132 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

L’objet principal du livre est I’étude en profondeur des débuts de I'une des écoles indiennes
d’oulémas réformés, celle de Deoband, créée en 1867 en réponse aux défis de la colonisation
britannique : on y trouvera donc le portrait-type de cette sorte d’institution ou des oulémas
qui P’animent.

Comme ce type idéal ne peut se définir qu’en rapport avec les modéles passés et contemporains,
I’étude de Deoband est insérée dans une fresque retracant ’histoire de P’islam indien de la fin
du XVIII® a la fin du XIX°®.

La ligne de partage entre le passé et le présent est la révolte de 1857-1858 contre les Britanniques
et sa répression. Avant 1858 (ch. I et II, pp. 16-86) I'empereur moghol, confiné dans le fort rouge
de Delhi par les Anglais, est encore le souverain nominal de I’Inde, qui reste en théorie un Etat
islamique. L’institution d’enseignement typique est encore la madrasa familiale ou les membres
d’un lignage savant et leurs associés dispensent un enseignement médiéval sur la base d’un rap-
port personnel entre maitre et éléve. Le ‘alim de cette époque allie étroitement I’enseignement
des sciences religieuses exotériques et la transmission de ’initiation aux grandes confréries soufies
et aux arcanes de la pensée mystique : al-Gazali et Ibn “Arabi coexistent sans problémes. Cette
tradition est déja pourtant doublement contestée. De I'intérieur d’abord : les contacts plus fré-
quents avec la Mecque ont amené jusqu’en Inde les tendances nouvelles visant & purifier ’islam
“des excés du soufisme, du culte des saints et des emprunts aux coutumes autochtones; la premicre
moitié du XIX® a vu I’éclosion de mouvements missionnaires, pacifiques ou militants. D’autre
part la présence anglaise — notamment par le fameux Collége de Delhi ou s’illustra Aloys
Sprenger — fait sentir son influence par ’établissement de nouvelles normes juridiques et admi-
nistratives, la diffusion des idées scientifiques et historiques, la multiplication des imprimés et
I’implantation de nouveaux modéles d’institutions indépendantes des structures familiales.

Aprés 1858, I’empereur moghol est détroné; la reine Victoria lui succéde comme impératrice
des Indes. Les écoles d’oulémas, privées de soutien officiel, doivent s’adapter pour survivre.
Le cceur de ’ouvrage (pp. 87-263) est consacré & Deoband, ’école la plus prestigicuse qui devait
au siécle suivant dominer I’islam indien. Le chapitre I1I retrace I’histoire de I’institution de 1867
a 1900 : quittant la capitale ravagée par la répression, les fondateurs créent dans une modeste
bourgade isolée une madrasa non plus familiale, mais réellement communautaire, en utilisant
les techniques d’encadrement britanniques et les souscriptions volontaires acheminées par la
poste. Ils y perpétuent et popularisent le type d’islam réformé élaboré a Delhi au cours des cent
années précédentes. Les animateurs de 1’école et les éleves qu’ils forment remplissent de mul-
tiples roles (ch. IV-V) : comme “ulama’, ils popularisent, par le médium de I’ourdou, les sciences
religieuses traditionnelles en mettant ’accent sur 1’étude des hadit-s, du figh hanafite et de la
théologie a¥‘arite; comme mufti ils délivrent des fatawa parallélement et souvent en opposition
aux tribunaux officiels qui appliquent le droit anglo-musulman; comme mursid ils transmettent
un soufisme réformé, débarrassé des excés de la piété médiévale et éclectiquement rattaché a
trois grandes confréries orthodoxes (Nag$bandiyya, Qadiriyya, Cistiyya); comme écrivains et
orateurs ils entrent sur la place publique et pourfendent les écoles rivales, les hindous et les
missionnaires chrétiens; a leurs heures perdues, ils sont imprimeurs, médecins, missionnaires ...
Le ch. VI étudie enfin I’enracinement social de Deoband : cette école refléte essentiellement les
aspirations des hautes classes de la société musulmane, celles des alraf, descendants (réels ou

BCAI 3 (1986) B.D. Metcalf: Islamic revival in British India: Deoband, 1860-1900, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 133

supposés) des immigrants arabes, iraniens ou turcs, qui sont propriétaires terriens, fonction-
naires, commergants, hommes de religion ou de lettres; ce sont eux qui financent 1’école et y
envoient leurs enfants. L’institution reste élitiste; son influence sur les classes inférieures de paysans
et d’artisans, notamment griace 4 des réseaux d’écoles et de missionnaires, est difficile 3 évaluer
et probablement limitée.

Ce portrait de Deoband est affiné par des comparaisons avec les écoles rivales (pp. 264-360).
Deoband a choisi une voie moyenne qui s’est révélée la stratégie d’adaptation la plus efficace
au contexte colonial : I’accent est mis sur les éléments essentiels, comme 1’attachement a la Loi
révélée et la piété mystique, qui peuvent étre intériorisés dans un monde ol les individus ne sont
plus soutenus par les structures politiques et sociales médiévales. Ce choix évite les impasses du
conservatisme de I’école rivale de Bareilly. Il évite aussi les ruptures brutales avec le passé : en
maintenant I’alliance du figh hanafite, de la théologie a¥"arite et du soufisme modéré, Deoband
reste suffisamment proche de la tradition pour rallier les masses; les écoles qui ont rompu avec
la tradition sont restées minoritaires, que ce soit les Ahl-i-hadit qui refusent le taglid des écoles
de droit, les modernistes du type de Sayyid Ahmad Han qui remettent en cause tout 1’édifice de
la théologie et du droit, ou encore les aventuristes prophétiques, comme les Ahmadiyya qui
proposent une nouvelle révélation pour les temps modernes. Cette stratégie de la voie moyenne,
alliée 4 un sens aigu de ’organisation, semble bien &tre le secret de la réussite de Deoband. Sa
seule rivale dans cette voie, la Nadwat al-‘ulama’ de Lucknow, intellectuellement plus presti-
gieuse mais encore plus élitiste, n’a pas eu ce rayonnement massif.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S., Paris)

Joseph Cuoq, Histoire de I'Islamisation de I’Afrique de 1'Ouest des origines & la fin du
XVI° siécle. Paris, Geuthner, 1984. In-8°, 347 p.

Comment le Bilad al-Siidan, le pays des Noirs, la région de la savane, ’ouest africain, est-il
devenu musulman, quand ces populations ont-elles embrassé 1’Islam, telle est la question que
tente d’expliquer et qu’explique, en utilisant une immense documentation qui comprend aussi
bien les sources arabes que les études modernes, le R.P. Joseph Cuogq.

Dans une premiére partie, I’auteur étudie le Bildd al-Sidan avant le XIII® siécle (de 1’ére
chrétienne) par rapport & P'Islam : dés le VIII® siécle, les Arabes n’ignoraient pas que ’or pro-
venait en grande partie de chez les Sidan, et des troupes umayyades se rendirent jusqu’au Géna.
Dans la seconde partie de ce siécle, on assiste a la « vague berbére » au pays des Noirs, en prove-
nance du Maghreb intérieur. Au milieu du X¢ siécle, des Sanhaga conquiérent la cité d’Awdagust,
puis en sont évincés par d’autres Berbéres, les Zénétes ibadites. A Gana s’installent des commer-
¢ants musulmans et Gao, d’aprés al-Bakri, est en relation avec Cordoue dés la fin du X° siécle,
son sultan étant alors musulman.

Tout un chapitre est consacré aux Almoravides, Sanhaga sahariens : Abi@i Bakr, 4 son retour
chez les Lamtiina, sa tribu d’origine, langa le gihad contre les Siidan dont un grand nombre
embrassa I’Islam (XI° s.), tout en conservant le vieux fond animiste.

18

BCAI 3 (1986) B.D. Metcalf: Islamic revival in British India: Deoband, 1860-1900, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



