1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 1

Religion, Identité et Sources Documentaires sur les Morisques Andalous (Actes du II¢
Symposium International du Comité international d’Etudes morisques). Publications
de UlInstitut Supérieur de Documentation N° 4, Tunis, 1984. 2 vol. in-8°, 379 et 304 p.
Etudes réunies et présentées par Abdeljelil TEMIML.

Les articles publiés dans les deux volumes que forment les Actes du deuxiéme symposium
du Comité international d’Etudes morisques sont d’une telle variété et d’une telle richesse qu’il
est difficile d’en faire une recension compléte. Le probléme morisque n’est pas uniquement un
fait ibérique qui se termine par I’expulsion d’une population jugée dangereuse, c’est un aspect
de I’histoire de I'Islam, et c’est une des grandes originalités de toutes ces études que d’avoir tenté
de reconsidérer cette question en replagant les morisques dans le monde musulman qui était
le leur, et ceci d’aprés une quantité impressionnante de sources d’archives ou de bibliothéques
varices. N.C. Ciezar rappelle tout ce que les Actas de Cabildo peuvent enseigner sur les morisques,
chaque ville ayant au XVI® siécle une relative autonomie administrative en Espagne; M.A. de
Bunes Ibarra signale un manuscrit inédit de la « Biblioteca ptiblica » de Toléde sur la guerre de
Grenade et ’essai de soulévement a Séville en 1580.

Il 'y avait des morisques ailleurs qu’en Andalousie, dans d’autres provinces espagnoles, au
Portugal, au Maghreb, en France : M hamed Ben Aboud insiste sur ce fait : Toléde, Valence
sont étudiés par lui tout particuli¢rement; les morisques au Maroc font 1’objet de plusieurs com-
munications dues a R. Gil Grimau, G. Gozalbes Busto, M. Razouk (« Evolution de I’établisse-
ment des minorités andalouses au Maroc »); les morisques de Valence, de Mailaga, de Marbella,
d’Arévalo, de Jativa, de Grenade ou d’Estrémadoure (« los hornacheros ») font 1’objet d’études
ponctuelles. Trés intéressante est la communication d’Ahmed Boucharb qui, d’aprés les Sources
inquisitoriales portugaises, précise que les morisques du Portugal ne sont généralement pas des
descendants de musulmans, mais des éléments étrangers, venus du Maghreb, de Turquic ou
d’Espagne (« Convictions religieuses et vision de Dieu chez les morisques vivant au Portugal »).

L’archéologie est aussi une « source de I’histoire morisco-andalouse » (Abd el-Hakim Gafsi) :
I’'implantation andalouse en Tunisie a eu des répercussions sur le plan des villes.

Différents participants ont abordé les problémes culturels : I’importance des manuscrits
aljamiados a été particuliérement mise en relief par M.N. Ben Jemia (« Le bilinguisme morisque
a travers la littérature aljamiada ») et par J.F. Burke (« Aljamiado Literature and the Herme-
neutics of the Medieval Castilian Narrative Tradition »); les écrivains morisques sont mentionnés
par L. Lopez-Maralt et C. Lopez-Morillas (« Copistas y escribanos moriscos »); J. Maiso et
R.M. Blasco nous donnent un état de la culture de quelques communautés morisques & I’époque
de leur expulsion. L’impact de 1’Andalousie sur la vie culturelle et scientifique en Tunisie au
XII® siécle (R. Liman) n’a pas été négligé, et G. Turbet-Delof signale méme des documents sur
la diaspora morisque en France au XVII® siécle : le probléme morisque ne prend pas fin avec
Pexpulsion de la péninsule ibérique dans les premiéres années du XVII® siécle.

Nous avons di, hélas, noter seulement quelques-uns des sujets étudiés et publiés dans ces
deux volumes, mais toutes les communications ont ceci de commun qu’elles font état de sources
archivistiques, manuscrites ou archéologiques peu utilisées ou inconnues jusqu’a présent, et qui

BCAI 3 (1986) Collectif: Religion, Identité et Sources documentaires sur les Morisques Andalous (Actes du lle symposium international du Comité international d'études

moniques), recensé par Ch. de La Véronne )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

permettent de replacer la nation morisque — car c’en était une — dans un contexte religieux et
culturel qui dépasse la seule répartition géographique que nous donnent les repartimientos ou
autres sources jusqu’ici a la disposition des historiens : le II®* Symposium du Comité international
d’Etudes morisques a été au-deld de I’Andalousie, au-dela de son titre.

Chantal DE LA VERONNE
(C.N.R.S., Paris)

Carmen BARCELO TORRES, Minorias isldmicas en el pais valenciano. Historia y dialecto.
Universidad Valencia, 1984. 17 x 24 cm., 399 p. 4 32 planches.

Il s’agit de la thése de doctorat soutenue par I’A., en 1982, & I’Université de Madrid. L’ouvrage
se divise de la fagon suivante : Introduction. 1) Sources. 2) Relation des documents avec le pro-
cessus historique. 3) Approximation a histoire linguistique. 4) Le dialecte valencien. 5) Textes.
Viennent enfin un index de toponymes, puis un index de noms de personnes et de collectivités.

Le livre se veut une «introduction & I’étude globale d’une communauté islamo-arabe ». Il
est constitué en fait de deux parties bien distinctes : une description (pp. 51-217) de la vie et de
la langue de la communauté musulmane de Valence aux XIII-XVII® siécles, suivie de 1’édition,
traduction et étude (pp. 221-376) d’une collection de documents inédits (252 textes). Il s’agit
donc, dans un certain sens, de la continuation de Iouvrage de A. Huici Miranda (Historia
musulmana de Valencia y su region. Novedades y rectificaciones, Valencia 1970) et se superpose
partiellement aux derniers livres de R.I. Burns (Islam under the Crusaders. Colonial survival . ..
Princeton 1973; Medieval colonialism. Postcrusade exploitation ... Princeton 1975; Muslims,
Christians and Jews ... Cambridge 1984) (1),

L’A. reconnait (p. 16) ne pas avoir voulu réaliser — et c’est fort dommage, car il nous laisse
sur notre faim — « une étude des structures parentales, institutions, aspects socio-économiques
et religieux de la société musulmane soumise aux chrétiens ». Les limites et les buts fixés
sont donc clairement énoncés (méme si nous les trouvons trop étroits). Voyons s’ils ont €té
remplis.

Le caractére marginal des institutions islamiques, tolérées par le pouvoir royal et seigneurial,
est bien mis en valeur (alcadi, alamin, mustacaf, alfaqui, notaires, aljama). L’A. souligne (face
aux chiffres avancés par Lapeyre) un net fléchissement démographique — les couples ont une
moyenne de trois enfants —, ainsi qu’une mobilité et des émigrations constantes. Il ne semble
pas que les mudejars valenciens aient déployé une grande activité commerciale et on les trouve
cantonnés dans D’agriculture et 1’élevage. La propriété apparait comme extrémement morcelée
et fréquemment louée. Economiquement, les mudejars sont généralement pauvres. De plus, ils
sont soumis & certaines limitations juridiques : impossibilité d’exercer des charges publiques,
port obligatoire de signes distinctifs vestimentaires, coupe particuliére de cheveux, défense de
porter des armes, etc. Ils ont également & supporter le poids des tensions populaires . ..

) Cf. ici p. 113.
BCAI 3 (1986) Collectif: Religion, Identité et Sources documentaires sur les Morisques Andalous (Actes du lle symposium international du Comité international d'études

moniques), recensé par Ch. de La Véronne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



