108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

marché : fonctionnait-il d’une maniére totalement indépendante du marché mésopotamien? Les
blés de Jéziré qui alimentaient Bagdad pouvaient-ils étre détournés vers la Méditerranée? Dans
le court terme, il aurait pu analyser la concomitance entre la variation du prix du pain et la
variation du rapport or/argent, matérialisé par le rapport dinar/dirham.

Plus généralement, dans ce chapitre consacré a la nourriture, Goitein apparait plus comme
un ethnologue du passé que comme un historien. Il va et vient a travers les siécles et a travers
fa Méditerranée orientale sans suivre un plan précis. Il ne met pas toujours en paralléle les
événements et les données chiffrées.

L’attrait qu’exerce I’ceuvre de Goitein, notamment A Mediterranean Society, sur le public
est grand; des projets de traduction en francais sont en cours de discussion. Le monde qu’il
décrit, chaleureux, attachant, d’une unité profonde sous la bigarrure des ethnies et des confes-
sions, est présenté comme immuable. C’est pourquoi I’histoire en est évacuée. Les crises qui
surviennent de temps a autre semblent dues au hasard. Aucun projet social ou politique ne peut
y étre logiquement formulé pour répondre aux contradictions qui affectent la société. Ainsi,
Goitein utilise la biographie qu’Ibn Ziilaq a consacrée au fou Sibawayh pour évoquer la hauteur
des immeubles & Fustat (p. 59), mais il omet de mentionner la forte tension sociale et confes-
sionnelle que ce texte révele, permettant de prévoir un demi-siécle & 1’avance les mesures que
prendra I’Imam al-Hakim contre les tributaires.

Malgré ces réserves, il est indéniable que la tétralogie composée par Goitein constitue la meil-
leure approche jamais rédigée de la vie économique, sociale et familiale d’une société médiévale.
Mais il reste aux historiens une longue tache & accomplir. 11 faut tout d’abord analyser I’apport
de Goitein, le confronter avec les données issues des travaux sur les sources islamiques et chré-
tiennes et avec les publications archéologiques et muséographiques pour corriger les lacunes ou
les erreurs de part et d’autre. Dans un second temps, on pourra tenter d’effectuer une synthése
qui rende davantage compte des évolutions de cette société sur le long terme. Pour réaliser ce
projet ambitieux, il serait indispensable de disposer d’une édition compléte et d’une transcription
en arabe des textes de la Geniza.

Thierry BianQuis
(Université de Lyon II)

M’hammad BENABOUD, al-Ta’rif al-siyasi wa l-igtima‘i li-Ishiliyya fi ‘ahd duwal al-tawd’if,
Tétouan, Institut Universitaire de la Recherche Scientifique, 1983. 24 x 17,5 cm.,
330 p.

Dans cet ouvrage, M. M’hammad Benaboud, chercheur a I’Institut Universitaire de la
Recherche Scientifique de Rabat nous livre, en arabe, la thése qu’il prépara sous la direction
du Professeur W.M. Watt, et qu’il soutint & ’Université d’Edimbourg en 1978.

11 vient par 13, sinon combler totalement, du moins contribuer & combler une lacune dans le
domaine des études historiques consacrées A al-Andalus, en abordant cette période cruciale de
I’histoire de ’Espagne musulmane qui suivit la chute du Califat de Cordoue. Le gros ouvrage
de E. Lévi-Provencal, devenu classique, s’arrétait précisément a la fin des Omeyyades. Se situant

BCAI 3 (1986) M. Benaboud: al-Ta'rih al-siyasi wa I-igtima‘T li-ISbiliyya fi ‘ahd duwal al-tawa’if, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 109

a Pautre extrémité du temps des Arabes d’Espagne, Mme R. Arié s’était consacrée i I’étude
de la Grenade nagride. La période des mulik al-tawa’if quant 2 elle n’avait fait I’objet, jusqu’ici,
que d’¢tudes ponctuelles et limitées a I'un ou P’autre domaine particulier (littérature, numisma-
tique, etc.), ou & I'une ou I'autre taifa d’importance seconde (Badajoz, Denia). Aucune étude
d’ensemble et approfondie du 5¢/11° siécle andalou n’avait vu le jour, sinon celle de M.-°A.
‘Indn, Duwal al-tawd’if, laquelle ne dépassait pas les limites de la chronique événementielle et
de la nomenclature des différents Etats et de leurs princes successifs.

Cest dire I'intérét que présente le livre de M. Benaboud, lequel a ’ambition de présenter de
fagon aussi exhaustive que possible Ihistoire politique et sociale du plus important des Etats-
Taifas (selon la traduction adoptée par 'auteur lorsqu’il s’exprime en frangais), a savoir celui
de Séville au 5°/11¢ siécle.

L’intérét est d’autant plus grand que, se limitant volontairement A I’Etat des Banii-‘Abbad,
Pauteur, qui est un bon spécialiste de ’Andalus i cette époque, considére la Séville d’alors
comme I’Etat-Taifa type, non seulement en raison de son importance économique, culturelle
et politique relativement aux autres Etats de méme nature, mais aussi en raison du fait
qu’a travers lui, nous pouvons aborder sérieusement I’histoire politique et sociale de I’Espagne
musulmane dans son ensemble durant cette période.

Pour ce faire, la documentation, comparée a celle qui concerne les époques antérieures, est
abondante, variée et souvent de premiére main. L’auteur souligne en particulier que c’est préci-
sément au 5°/11° siécle que I’ Andalus connut son historien le plus éminent et le plus original, a
savoir Abli-Marwan Ibn Hayyan, dont 1’ouvrage al-Matin, malheureusement perdu, et qui
concernait les Etats-Taifas, a été largement exploité par les historiens immédiatement postérieurs
ou plus tardifs. C’est par ceux-ci que nous connaissons 1’ouvrage, grice aux larges extraits qu’ils
en citent, notamment Ibn Bassam dans sa Dahira. La documentation utilisée ne se limite pas,
bien sbr, & la production d’Ibn Hayyan. M. Benaboud connait parfaitement les sources arabes
et les exploite avec une grande maitrise, qu’il s’agisse d’ouvrages généraux, de dictionnaires bio-
graphiques (.Sila d’Ibn Baskuwal, Tartib al-madarik, du Qadi ‘Iyad), des chroniques, des ouvrages
géographiques contemporains (al-Bakri), de « mémoires » politiques (le Tibydn de “Abd-Allih
Ibn Buluggin), des diwan-s de poésie, des épitres sur la judicature ou la hisba (Ibn ‘Abdiin), etc.

Il ne néglige pas non plus certaines sources espagnoles (par ex. Historia Roderici, ou Primera
crénica general de Espafia), lesquelles cependant, du point de vue qui est le sien tout au moins,
ne sont exploitables que dans des domaines précis, en particulier celui de la politique extérieure
et militaire des Banii-"‘Abbad a 1’égard des royaumes chrétiens du Nord.

Si 'on voulait résumer les éléments principaux de I’ouvrage, ou plutdt évoquer les hypotheéses
ou la problématique qui le sous-tendent, et dont ’auteur s’explique lui-méme de fagon précise,
on pourrait les présenter en trois points :

1° La période des mulitk al-tawa’if doit étre étudiée en elle-méme et pour elle-méme. Elle ne
doit pas étre considérée comme une simple prolongation, ou, pour ce qui est de Séville, une sur-
vivance en « modéle réduit » du Califat de Cordoue. Pas davantage comme un simple prélude
a I'intervention almoravide. Ni donc, enfin, comme une période de transition entre les Omeyyades
et les Almoravides, uniquement marquée par le morcellement politique et le recul devant la

BCAI 3 (1986) M. Benaboud: al-Ta'rih al-siyasi wa I-igtima‘T li-ISbiliyya fi ‘ahd duwal al-tawa’if, recensé par A.L. de Prémare _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

poussée de la Recongquista. Elle a ses caractéristiques fondamentales propres, par-deld les avatars
politiques ou militaires, caractéristiques qui d’ailleurs, se retrouveront par la suite, aprés les
Almoravides, puis aprés les Almohades. Ceci est d’autant plus vrai que dans le domaine de la
vie intellectuelle et littéraire, c’est précisément & cette époque que I’Andalus, déja préparée a
cela par les derniéres décennies du Califat de Cordoue, affirmera le plus sa spécificité par rapport
a 1’Orient.

2°, Dans P’échantillon fort diversifié des Etats-Taifas, celui de Séville occupe une place pré-
pondérante sur le plan politique et militaire, et il résume en lui les éléments principaux qui font,
dans tous les domaines, le tissu de ’histoire de I’4Andalus (aspects institutionnels, sociaux, écono-
miques, culturels). Ceci justifie qu’il ait été délibérément choisi comme représentatif de 1’Andalus
d’alors, tant dans sa vie interne propre que dans ses relations extérieures, notamment avec les
royaumes chrétiens.

3°. L’histoire de Séville est donc & étudier dans tous ses aspects : les événements principaux
qui marquérent la carriére de la dynastic des Bani-"Abbad (dont P’auteur analyse les tenants
et aboutissants dans sa premiére partie); les institutions qui régissaient I’Etat sévillan (le gouver-
nement, ’armée, le pouvoir judiciaire), avec leurs caractéres hérités du Califat et leurs traits
particuliers (c’est I’objet de la deuxiéme partie de I’ouvrage); en troisiéme lieu la vie économique
et la société sévillane dans les différents éléments qui la composaient (troisiéme partie); enfin,
les relations extérieures de I’Etat de Séville avec les autres Efats-Taifas d’une part, avec les
royaumes chrétiens et le Maghreb d’autre part (quatri¢éme partie).

L’Etat de Séville est présenté comme 1’unité la plus significative de 1’Andalus & cette époque,
une unité en interaction constante avec les autres, mais dont on ne peut comprendre la constitu-
tion et I’évolution que dans le cadre général de I'histoire de I’Espagne musulmane aprés la chute du
Califat de Cordoue.

Les problémes abordés dans ’ouvrage de M. Benaboud sont trop importants et les facteurs
intervenant dans ’histoire des Etats-Taifas sont trop complexes pour qu’un seul volume puisse
satisfaire a I’ampleur de I’entreprise, et a Pambition des objectifs. C’est pourquoi le lecteur reste
malgré tout sur sa faim. L’on peut regretter en particulier que certains chapitres, que 1’on sent
pourtant trés documentés et étayés par des analyses préalables séricuses, ne se présentent que
comme des vues générales et de synthéses sur les sujets qui y sont considérés. L’organisation
judiciaire cependant, et en particulier le réle éminent que joua le Malikisme et ses docteurs dans
la structuration de la vie andalouse de I’époque, donnent lieu a des développements analytiques
plus étoffés.

L’auteur a déja eu I'occasion de compléter son travail par une étude particuliére sur « les ten-
dances économiques dans al-Andalus » durant cette période (B.E.S.M., Rabat, n°® 151-152) et
une autre sur « ’historiographie d’al-Andalus au 11° siécle» (R.O.M.M., Aix-en-Provence, n° 40).
Des analyses plus détaillées, voire des monographies sur certains autres points clés de I’étude
suivront sans doute. Du moins, le souhaitons-nous.

Alfred-Louis DE PREMARE
(Université de Provence)

BCAI 3 (1986) M. Benaboud: al-Ta'rih al-siyasi wa I-igtima‘T li-ISbiliyya fi ‘ahd duwal al-tawa’if, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 1

Religion, Identité et Sources Documentaires sur les Morisques Andalous (Actes du II¢
Symposium International du Comité international d’Etudes morisques). Publications
de UlInstitut Supérieur de Documentation N° 4, Tunis, 1984. 2 vol. in-8°, 379 et 304 p.
Etudes réunies et présentées par Abdeljelil TEMIML.

Les articles publiés dans les deux volumes que forment les Actes du deuxiéme symposium
du Comité international d’Etudes morisques sont d’une telle variété et d’une telle richesse qu’il
est difficile d’en faire une recension compléte. Le probléme morisque n’est pas uniquement un
fait ibérique qui se termine par I’expulsion d’une population jugée dangereuse, c’est un aspect
de I’histoire de I'Islam, et c’est une des grandes originalités de toutes ces études que d’avoir tenté
de reconsidérer cette question en replagant les morisques dans le monde musulman qui était
le leur, et ceci d’aprés une quantité impressionnante de sources d’archives ou de bibliothéques
varices. N.C. Ciezar rappelle tout ce que les Actas de Cabildo peuvent enseigner sur les morisques,
chaque ville ayant au XVI® siécle une relative autonomie administrative en Espagne; M.A. de
Bunes Ibarra signale un manuscrit inédit de la « Biblioteca ptiblica » de Toléde sur la guerre de
Grenade et ’essai de soulévement a Séville en 1580.

Il 'y avait des morisques ailleurs qu’en Andalousie, dans d’autres provinces espagnoles, au
Portugal, au Maghreb, en France : M hamed Ben Aboud insiste sur ce fait : Toléde, Valence
sont étudiés par lui tout particuli¢rement; les morisques au Maroc font 1’objet de plusieurs com-
munications dues a R. Gil Grimau, G. Gozalbes Busto, M. Razouk (« Evolution de I’établisse-
ment des minorités andalouses au Maroc »); les morisques de Valence, de Mailaga, de Marbella,
d’Arévalo, de Jativa, de Grenade ou d’Estrémadoure (« los hornacheros ») font 1’objet d’études
ponctuelles. Trés intéressante est la communication d’Ahmed Boucharb qui, d’aprés les Sources
inquisitoriales portugaises, précise que les morisques du Portugal ne sont généralement pas des
descendants de musulmans, mais des éléments étrangers, venus du Maghreb, de Turquic ou
d’Espagne (« Convictions religieuses et vision de Dieu chez les morisques vivant au Portugal »).

L’archéologie est aussi une « source de I’histoire morisco-andalouse » (Abd el-Hakim Gafsi) :
I’'implantation andalouse en Tunisie a eu des répercussions sur le plan des villes.

Différents participants ont abordé les problémes culturels : I’importance des manuscrits
aljamiados a été particuliérement mise en relief par M.N. Ben Jemia (« Le bilinguisme morisque
a travers la littérature aljamiada ») et par J.F. Burke (« Aljamiado Literature and the Herme-
neutics of the Medieval Castilian Narrative Tradition »); les écrivains morisques sont mentionnés
par L. Lopez-Maralt et C. Lopez-Morillas (« Copistas y escribanos moriscos »); J. Maiso et
R.M. Blasco nous donnent un état de la culture de quelques communautés morisques & I’époque
de leur expulsion. L’impact de 1’Andalousie sur la vie culturelle et scientifique en Tunisie au
XII® siécle (R. Liman) n’a pas été négligé, et G. Turbet-Delof signale méme des documents sur
la diaspora morisque en France au XVII® siécle : le probléme morisque ne prend pas fin avec
Pexpulsion de la péninsule ibérique dans les premiéres années du XVII® siécle.

Nous avons di, hélas, noter seulement quelques-uns des sujets étudiés et publiés dans ces
deux volumes, mais toutes les communications ont ceci de commun qu’elles font état de sources
archivistiques, manuscrites ou archéologiques peu utilisées ou inconnues jusqu’a présent, et qui

BCAI 3 (1986) M. Benaboud: al-Ta'rih al-siyasi wa I-igtima‘T li-ISbiliyya fi ‘ahd duwal al-tawa’if, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



