102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

pays musulmans et seulement la. Cela s’accorde pour lui avec I’existence d’une structure générale,
Uislamité, qui me parait dangereuse en ce qu’elle fait ’économie d’analyses détaillées plus
patientes qui rendraient peut-étre a la géographie, a I’évolution historique, etc... et au message
islamique leur part respective. Les différences entre le premier « systéme» mamluk et I’Etat
mamluk d’Egypte, le long hiatus chronologique entre ces deux faits, et les circonstances extra-
ordinaires qu’il a fallu (les croisades, I’invasion mongole) pour faire apparaitre enfin cette
« institution implicite de /'islamité » poussent & beaucoup plus de circonspection. Mais D. Pipes
a eu au moins le mérite de poser un probléme qui dépasse de beaucoup le fait médiéval.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Fred MacGraw DONNER, The Early Islamic Conquests. Princeton, Princeton University
Press, 1981. 510 p.

La premiére et essentielle proposition de Fred McG. Donner (F.D.), dans ce livre riche et
fouillé, est que, si I'on veut comprendre quelque chose a I’histoire de I'islam naissant, il est
nécessaire de faire la distinction entre conquéte islamique et migration arabe. La premiére est
P’extension hégémonique d’un Etat fondé sur une révélation prophétique; la seconde n’est qu’un
mouvement subséquent de populations. Muhammad et ses compagnons ont révolutionné les
bases idéologiques et les structures politiques de la société arabe. Le vecteur de cette révolution
fut la création d’un Etat qui vécut et s’installa dans une dynamique d’expansion.

Et F.D. de passer en revue toutes les interprétations antérieures de la sortie des Arabes hors
de leur aire naturelle de mouvance. Interprétations qui vont de Uirrépressible attirance des Arabes
pour la rapine et le butin a la faiblesse d’un empire byzantin divisé, de la supériorité militaire
des cavaliers arabes a la recherche par une élite mercantile de nouveaux circuits ... Mais jamais,
dit-il, les causes intrinséques n’ont été cherchées, en dehors de causes accidentelles. Dire que
ce fut & Pextérieur ou a 'accident que I’islam a d{i de naitre et croitre, c’est lui dénier la possi-
bilité de s’étre construit lui-mé&me.

F.D. brosse (Chap. 1) un rapide tableau de I’Arabie avant ’islam. Deux Arabies en fait s’oppo-
saient, une Arabie centrale et une Arabie périphérique. Au centre, dans des régions arides, un
systéme plus ou moins lache de confédérations tribales s’organisait autour de petites aristocraties.
Chez les nomades, minoritaires au demeurant, ces élites étaient essentiellement guerriéres; chez
lIes sédentaires, elles étaient religieuses, fortement structurées par la possession de marchés-
sanctuaires (haram), de lieux 2 la fois de revente des produits et de pélerinages. Les sédentaires,
malgré leur faiblesse naturelle, avaient réussi & s’imposer aux nomades et semi-nomades qui
se soumettaient peu ou prou aux régles d’une circulation des biens gérée par les élites mercantiles,
et se rendaient aux pélerinages. La Mecque, bien siir, fut de ces centres d’attraction le plus flo-
rissant. Plus au Sud, dans un Yémen plus riche, & I’Est et &4 I’Extréme Nord, certaines aristo-
craties guerriéres ¢taient passées, sous I’effet d’une attirance centralisatrice extérieure (les empires
byzantin et sassanide), a I’état de petits royaumes vassaux (Lakhmides et Ghassanides).

BCAI 3 (1986) F.M. Donner: The Early Islamic Conquests, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 103

La politique de Muhammad (Ch. 2) fut 4 Ia fois de préserver d’une certaine maniére, le pouvoir
des aristocraties sédentaires et de créer une nouvelle conception de la communauté. Cette com-
munauté (umma), proprement inouie, se fondait sur une loi divine et contre la loi commune du
talion; elle était considérée comme stable, & 'opposé de confédérations qui se faisaient et se
defaisaient (/@ hilfa fi l-islam); elle était résolument séparde, et son emprise s’établissait sur
chacun de ses adhérents. Pour la réaliser, Muhammad constitua 3 Médine un haram dont le
seul leader était lui-méme, ot la nouvelle recrue faisait allégeance, ol des alliances avec paiement
d’une zakat (signe d’allégeance, taxe obligatoire, imp6t) contre promesse de récompenses furent
passées avec les élites citadines (ex : Gura$). Et surtout un systéme d’imposition rigoureuse fut
rapidement établi, par le service d’agents collecteurs (‘ummal). Cette imposition frappa surtout
les nomades, et de fagon générale Muhammad s’attaqua aux nomades qu’il considérait comme
potentiellement dangereux.

Car pour F.D. une nouvelle hiérarchie s’établit trés vite. Au sommet il y avait les émigrants de
La Mecque (muhdgirin) et les auxiliaires médinois (ansar). Néanmoins les élites sédentaires,
méme farouchement ennemies du Prophéte & ses débuts, furent ensuite non seulement intégrées
a la umma mais y obtinrent des responsabilités de tout premier plan : les chefs militaires de
Quray§ comme Halid b. al-Walid et ‘Amr b. al-‘As devinrent par la suite les plus brillants géné-
raux de la conquéte. Contre allégeance et gratifiés de cadeaux (cadeaux « pour attirer les coeurs »),
les sédentaires furent explicitement les bienvenus de la communauté charismatique. Explicitement :
c’est qu’en effet, précise F.D., étre vraiment de la communauté signifiait étre sédentaire.
Muhammad exigea des premiers nomades alliés de se sédentariser, et c’est en ce sens qu’il faudrait
prendre, les concernant, le terme hagara. Apres, donc, ce deuxiéme niveau de la hiérarchie, les
alliés sédentaires et sédentarisés emmenés par leurs chefs, il y avait, au rang inférieur, les nomades.
Les guerres de la ridda menées par Abti Bakr ne furent en fait que la consolidation de la commu-
nauté et de sa hiérarchie interne par la lutte contre les tribus nomades un peu trop versatiles.

Les nomades n’étaient donc pas véritablement musulmans; un impdt spécial, pense F.D.,
leur fut d’ailleurs prescrit. Il était distinct de la zakar des sédentaires alliés, il s’appelait la sadaga
et ctait levé généralement en bétail, au bénéfice des combattants, des pauvres, des ‘ummal ...
La sortie hors d’Arabie et les combats de Syrie et d’Iraq (Ch. 3 et 4) correspondaient & une double
stratégie d’intégration. Stratégie des nomades, dont 1’intérét bien compris ¢€tait, malgré leur
statut d’infériorité, de se soumettre aux chefs médinois et de profiter du butin. Stratégie des
chefs médinois de tenir, dans 1’élan de la conquéte, ces troupes, de les regrouper, de les brasser,
de les contrdler complétement. La conquéte de I'Iraq (Ch. 4) et le premier peuplement arabe
en Basse-Mésopotamie montrent en effet quaprés une période de méfiance vis-a-vis des nomades
qui s’étaient rebellés et avaient été matés, I’enrOlement général fut décidé par “Umar, ce qui
donna un nouvel élan 4 I’expansion et permit en fait une poussée bien au-dela de I’Euphrate et
du Yarmik.

Les troupes de I'islam naissant (Ch. 5) n’étaient pas ces hordes désordonnées que I’on s’est
plu & imaginer, déferlant dans les campagnes syriennes ou les antiques cités de I’Euphrate ...
Une vigoureuse discipline, un encadrement unifié, un découpage a la fois militaire (par armes,
archers, cavaliers, avant-garde, ailes ...) et tribal (clans) et en unités relativement petites leur
promettaient une redoutable efficacité face aux lourds contingents ennemis. A quoi s’ajoutaient

BCAI 3 (1986) F.M. Donner: The Early Islamic Conquests, recensé par Chr. Décobert )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

une solde réguliére, des profits assurés. On constate également, souligne F.D., que ces premiers
peuplements en Syrie et en Iraq étaient le fait de ces militaires peu nombreux, et que la véritable
et massive migration fut bien plus tardive. En Syrie, c’est dans les faubourgs des villes anciennes
que les combattants des premiéres armées de conquéte s’établirent; alors qu’en Iraq les troupes
s’installérent plutdt en zone rurale ou créérent de toutes picces des campements rapidement
urbanisés.

Au total (Ch. 6), la conquéte fut le processus par lequel un Etat pensé comme une communauté
religieuse se consolida, intégra les populations d’Arabie, & commencer par les sédentaires et
leurs élites marchandes, puis les nomades. Les Arabes de I’islam ne durent qu’a eux-mémes et
a leur Prophéte la fondation d’un immense empire, une politique qui était d’unification centra-
lisée des Arabes et qui, pour se réaliser, les jeta hors d’Arabie.

La précision de la thése, la rigueur de la démonstration emportent ’adhésion du lecteur. F.D. a
minutieusement répertorié, en croisant les sources, les groupes tribaux et les a suivis 4 la fois
en Arabie et sur les chemins de Syrie et d’Iraq. Il a décrit les étapes successives de P’intégration
de ces groupes, il a surtout montré qu’il s’agissait d’une politique.

11 est & craindre malgré tout que la dichotomie sédentaires/nomades soit un peu trop tran-
chante, en tout cas telle que 1’a saisie F.D. Que Muhammad et ses successeurs fussent particu-
lidrement méfiants vis-a-vis des nomades parait effectivement incontestable, et que la higra pour
certains d’entre eux fit la « sédentarisation » et non le « changement de résidence » est tout a
fait probable. Aprés tout, le Coran a laissé plus d’un jugement négatif sur eux (IX, 60, par ex.).
Quelques faits résistent pourtant au découpage. Tout d’abord, peut-on dire que les élites nomades
de 1a Gahiliyya étaient des aristocraties « guerriéres » et qualifier les aristocraties sédentaires de
« religieuses »? Les nomades et semi-nomades n’avaient-ils pas leurs bétyles et surtout leurs
arbab, les chefs-devins des lignages guerriers? Et les sédentaires protégés par un large haram
n’avaient-ils pas leur cavalerie, la force militaire que dirigeaient eux-mémes les desservants des
sanctuaires ? I1 est vrai que le haram donnait aux tribus mercantiles, disons : partiellement mar-
chandes, un pouvoir considérable, mais ce pouvoir se gagnait par la force (qui devait étre réelle
pour étre symbolique, religieuse). Et Quray§, pour défendre son haram contre Muhammad,
sut é&tre une force militaire. Il apparait plutdt qu’une méme structure de pouvoir existait en des
milieux qui étaient bien peu étanches. Ce que le Prophéte a effectivement retenu du milieu séden-
taire, en I’imitant & Médine et en I’accentuant, fut le lien entre le haram, territoire sacré de pro-
priété collective, et I’unité organique des hommes dans et autour de celui-ci. Il trouvait dans le
haram, et F.D. le dit (Ch. 2), le lieu qui pouvait fonder une nouvelle communauté comme d’autres
territoires sacrés avaient scellé nombres d’alliances, autour de La Mecque, de Ta’if, de Tabala . ..
Il adoptait les valeurs religieuses de son milieu, tout en les transformant, en changeant leur sens.

Mais passée la période de Ia petite communauté limitée a son haram médinois, passé donc le
temps ol Muhammad exigeait de ses fidéles qu’ils s’attachent au haram, y a-t-il eu une véritable
politique de discrimination des nomades? En d’autres termes, ceux-ci ont-ils vraiment payé un
impdt spécial, plus contraignant, appelé sadaga? Les sources attestent qu’ils payaient bien la
sadaga, mais ce n’était peut-étre pas un impdt spécifique, en tout cas la preuve n’existe pas. On
le sait, la sadaga, aux deux et méme trois premiers siécles, ne s’oppose pas a la zakat, ou plutdt
les termes n’étaient pas réellement exclusifs I'un de 1’autre. La zakar recouvrait I’aspect

BCAI 3 (1986) F.M. Donner: The Early Islamic Conquests, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 105

obligatoire de I’aumone, la sadaga en recouvrait & la fois ’aspect obligatoire et I’aspect volontaire
— tous les textes jusqu’au troisiéme siécle au moins témoignent de ce flottement (du Coran a
Abi Yisuf, al-Baladuri, Ibn Sa’d ...). Dans le sens de ’obligation, la zakdt et la sadaga avaient
les mémes attributaires : combattants, pauvres, voyageurs, ‘ummal ... (Cf.: Coran, II, 211;
IX, 58, 104-105; Wensinck & sadaqa et zakat . ..). Et elles avaient les mémes formes : produits
agricoles et bétail; c’est-a-dire que le mot zakdr pouvait désigner I’'impdt en bétail et le mot
sadaqa celui en produits agricoles. Quelle différence alors existait-il entre la sadaga sur le bétail
(donc aux nomades) et la zakat sur les fruits et les céréales (donc aux sédentaires)? Ajoutons
enfin qu’il appert que le terme sadaga était beaucoup plus fréquent (pour sa force connotative)
que zakat. Il me semble bien que c’était de la méme chose que nos sources parlaient.

Les valeurs et les usages du milieu sédentarisé aidérent Muhammad et ses immédiats succes-
seurs 4 fonder matériellement et symboliquement leur communauté; le discours imprécatoire
a été marqué (Coran, Hadit-s) par ’écart — a propos de ces valeurs précisément — entre le
respect des sédentaires et la relative distance des nomades. Si cela est vrai et s’il est vrai que D’inté-
gration des nomades ne fut pas entreprise aisée, il n’apparait peut-&tre pas que la discrimination
ait jamais été officielle, juridique (par une fiscalité spéciale). Mais il est clair que ces remarques,
méme fondées, ne changeraient rien a I’essentiel de "ouvrage de Fred Donner.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

S.D. GOITEIN, A Mediterranean Society : 1V, Daily Life*. University of California, 1983.
xxvi, 487 p. dont notes, appendices, textes et cartes.

La mort du grand savant américain, méme si le cinquiéme et dernier tome prévu pour
A Mediterranean Society doit paraitre a titre posthume, nous privera de la joie de découvrir
a nouveau ces séries d’ouvrages dans lesquels une érudition stricte et exigeante se masquait sous
une écriture plaisante, une large culture et un humanisme bonhomme. L’auteur s’y montrait
vivant, aimable et attentif aux petits détails comme aux grandes choses de la vie : il entrainait
le lecteur dans une longue promenade vers un passé qui n’était jamais totalement révolu.

Ce tome IV est sans doute le plus riche de la série. La civilisation matérielle qu’il décrit vaut
presque autant pour les musulmans et les chrétiens que pour les juifs. Archéologues et historiens
de l’art devront s’y référer pour écrire avec profit dans leurs disciplines.

Goitein a regroupé ses informations sous quatre grandes rubriques, la maison et la ville, les
habits et les bijoux, les nourritures et les boissons, les montures. A son habitude, I’auteur rap-
porte au début de chacun de ses chapitres un trait de sagesse populaire afin de placer son lecteur
dans ’atmosphére de 1’époque. Puis, il décrit les espaces, les objets ou les denrées dont il est

* Erratum : Dans le compte-rendu sur Goitein III, paru dans les Annales Islamologiques XXI,
une erreur s’est glissée que les lecteurs auront corrigée d’eux-mémes : dans P'avant-dernier paragraphe
de la page 327, il fallait lire «les cristaux taillés» et non «les cristaux émaillés ».

BCAI 3 (1986) F.M. Donner: The Early Islamic Conquests, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



