1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 99

Dans le dernier chapitre, « L’Europe et I’Islam », Juan Vernet insiste sur le fait qu’au XVIII®
sicle, I’Islam n’eut pas conscience de son entrée en décadence. Les Turcs et les Marocains col-
lectionnent victoires et défaites dans leurs affrontements avec les puissances européennes. Parfois
ils emploient a leur service des chrétiens réfugiés politiques ou immigrés, de plus ou moins grand
renom, tel le baron de Ripperda. Pour ces « conseillers techniques », il n’y avait 14 aucune nou-
veauté : les scientifiques, artistes et ingénieurs se mettaient au service des puissances qui leur
assuraient les plus grandes facilités pour développer leurs travaux.

Cet ouvrage, en somme, est plus un essai de vulgarisation sur les échanges culturels entre ’Orient
et ’Occident, aux franges de I’Islam, qu’une présentation de I’Islam face & I’Europe, tel que son
titre pouvait le laisser augurer. Il a le mérite de donner envie d’en savoir plus, mais ses références
bibliographiques auraient mérité d’étre plus étendues.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Daniel Pipes, Slave Soldiers and Islam, the Genesis of a Military System. Yale University
Press, 1981. In-8°, 246 p.

Il n’est sans doute pas sans signification que deux essais historiques aient été publiés presque
en méme temps sur le phénoméne mamluk. On a déja lu dans ce Bulletin critique 1) un compte
rendu du livre de P. Crone, Slaves on horses, The Evolution of the islamic Polity, paru en 1980.
C’est de I’année suivante que date I'ouvrage de D. Pipes. Dans les deux cas, ce sont les mamluks
de I’époque abbasside classique qui sont au centre du débat. Mais il est évident que I’attention
qu’on leur a accordée a pour raisons le développement ultérieur de I’institution mamluke et
Porganisation d’un Etat mamluk au Proche-Orient entre le milieu du XIII® et le début du XVI®
siécle. Et il est également évident que cette institution n’est plus analysée comme un accident
dans I’histoire des peuples musulmans, ou un élément d’exotisme, mais comme un des aspects les
plus significatifs de la cité médiévale en Islam (cf. P. Crone, Slaves on horses, chap. 11). C’est
ce qui a donné a ces deux ouvrages un grand retentissement, en particulier auprés de certains
politologues anglo-saxons. Voila qui justifie que 1’on revienne sur un livre écrit il y a quelques
années déja.

L’ouvrage débute par une introduction bréve (p. Xir & xxvir) mais fort importante ott D. Pipes
présente une catégoric de I’analyse, qu’il a forgée lui-méme, exprimée par 1’adjectif islamicate
(différent d’islamic) et qui lui sert & qualifier un certain nombre de phénomeénes socio-culturels
liés & la civilisation musulmane (nous risquerions, & I’islamité) sans I’étre nécessairement de
fagon directe a I’Islam lui-méme. Parmi ces phénomeénes, Pipes place & coup siir la séparation
des sexes, le role culturel dévolu a la mémoire, mais peut-&tre aussi la division des villes musul-
manes en quartiers ethniques, la préférence donnée a la cavalerie sur I’infanterie dans I’armée

) Annales Islamologiques XXI (1985), pp. 317-319.

BCAI 3 (1986) D. Pipes: Slave Soldiers and Islam, the Genesis of a Military System, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

et finalement, I’esclavage militaire (p. x1-xv). L’auteur se donne pour but de montrer que préci-
sément ce dernier trait fait bien partie de ces phénomeénes de I’islamité en ce qu’il y a un rapport
nécessaire entre l’existence du systéme mamluk et un idéal politique islamique jamais vraiment
réalisé. Aprés avoir brossé d grands traits les caractéres majeurs du systéme mamluk, il reconnait
avec D. Ayalon qu’il est difficile de trouver dans les sources historiques des preuves de I’existence
d’une telle organisation avant 1250 (p. xx1). Mais il se donne comme postulat que chaque fois
que des soldats d’origine servile sont devenus une force politique dominante, un systéme mamluk
doit avoir existé au moins trente années avant la manifestation de cette force (on retrouve la,
comme souvent au cours du livre, des éléments d’analyse khaldunienne). Il s’ensuit que !’on
doit postuler Pexistence d’un tel systéme dés 1220, préparant I’arrivée au pouvoir des Mamluks
d’Egypte, et dés 833 (accession d’Al-Mu‘tasim au califat), prés de trente ans avant ’assassinat
d’Al-Mutawakkil en 861 et les dix années d’anarchie militaire 2 Samarra. La seconde tiche de
D. Pipes va étre de rechercher les possibles origines du systéme mamluk dans la période comprise
entre les débuts de I'Islam et le milieu du IX* siécle. Le plan du livre découle logiquement des
deux objectifs de ’auteur.

Dans une premiére partie, D. Pipes fournit donc une description du phénoméne dans son
contexte d’islamité. L’étude se défend d’étre « essentialiste » (p. 3) : tout ne peut étre attribué
a 'Islam dans ’esclavage militaire et pourtant il ne peut étre expliqué pleinement qu’a la Iumiére
de I'Islam. Le premier chapitre s’attache a caractériser ce type d’esclave acheté pour le combat,
dont le statut servile ne constitue pas une tare sociale et qui se différencie des autres esclaves
en ce qu’il peut seul parvenir au pouvoir et, selon D. Pipes, se libérer seul lui-méme de son statut
d’esclave (processus pour lequel D. Pipes crée le terme d’ipsimission, p. 18). Puis un second
chapitre passe en revue les différents cas d’utilisation des esclaves dans les guerres au cours de
I’Histoire. Alors que les simples esclaves ont pu étre utilisés dans plusieurs civilisations seulement
a I’occasion de circonstances graves et avec réticence (en dépit de leur comportement généralement
loyal au combat), c’est dans le monde musulman qu’on trouve un appel régulier aux soldats
esclaves, depuis les temps médiévaux et presque jusqu’aux temps modernes (4/5 des pouvoirs
musulmans les auraient utilisés); hors du monde musulman, les cas de recours a des esclaves
soldats sont relativement rares, limités et tardifs. Un troisiéme chapitre tente de définir les causes
du phénoméne : elles ne sont a chercher ni dans le voisinage des peuples turcs, ni dans les consé-
quences de la nécessaire adaptation pour se défendre contre ces peuples, mais dans [’islamité
en général (dont Pipes énumére quelques aspects, p. 60-61, note 18) et plus particuliérement
dans I’impossible réalisation de ’idéal politique islamique et de ce qui représente pour D. Pipes
ses éléments fondamentaux : la umma, le califat, le gihdd. Devant 1’échec historique de cet idéal,
le citoyen musulman se serait détourné des domaines politiques et militaires (p. 70, 86), finissant
par abandonner le pouvoir a ces troupes recrutées hors de I’Islam dans les liens de I’esclavage,
faciles a acheter et 4 modeler pour le service armé d’une société ou de nombreux facteurs
(p. 93-99) jouaient par ailleurs en faveur de 1’acceptation sans heurt de cette solution.

Ce schéma explicatif une fois proposé, il restait a D. Pipes a le retrouver dans I’évolution histo-
rique des deux premiers siécles de I’'Islam. Le chapitre IV analyse le rle des « non-libres» dans
les conflits armés. D. Pipes inclut dans cette catégorie les mawall car pour lui (et un ouvrage
est annoncé sur ce théme), « presque tous les mawlas qui ont combattu dans les premiers temps

BCAI 3 (1986) D. Pipes: Slave Soldiers and Islam, the Genesis of a Military System, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 101

de I'Islam ont eu une origine servile ou ont connu une expérience trés semblable » (p. 108). Le
role de ces hommes a été important dans les combats de la Ridda et dans la seconde vague des
conquétes, qui n’auraient pas pu étre menées sans eux. lIs ont également participé aux luttes
civiles, fidéles a leurs maitres et sans lien particulier avec tel ou tel camp, y compris dans les
luttes de la Révolution abbasside ou la guerre civile entre Al-Amin et Al-Ma’miin. Mais ’achat
d’esclaves plus proprement destinés au métier d’armes, le chapitre suivant le situe sous Al-Ma’miin
(p. 153). Le chapitre final reprend alors I’analyse des raisons profondes de I’acte créateur du
systéme : ’abandon du cadre tribal pour le recrutement militaire, par les Abbassides, n’a été
que temporairement compensé par un recrutement fondé sur ’adhésion i la da’wa abbasside;
aprés la guerre civile entre Al-Amin et Al-Ma’miin (entre 814 et 820), le pouvoir a fait appel au
recrutement servile, & une époque qui était marquée par ailleurs par la désaffection a I’égard
de Ja vie politique (p. 181) alors que 1’utilisation militaire des « non libres » avait, on I’a vu,
déja préparé les esprits. L’émergence historique du systéme est ainsi expliquée, mais il répondait
a un besoin fondamental pour lequel la décision d’Al-Ma’miin n’a été qu’occasionnelle :
«Pesclavage militaire était une institution implicite de Pislamité » (p. 194).

Nous pensons avoir fidélement exprimé les positions de D. Pipes. Si ce livre donne une pre-
miére impression de dispersion, il est en fait trés logiquement construit. 1l est largement docu-
menté et répond a4 un besoin de mise en perspective comparée des différentes civilisations, que
I’historien arabisant de notre époque ne peut plus ignorer. L’hypothése (I’auteur insiste sur
ce terme, p. 61) de cette sorte de trahison des citoyens de I’Islam et de leur abandon volontaire
de la Cité aux esclaves, est brillante : D. Pipes reconnait (p. 70, n. 1) que R.W. Bulliet a joué
un réle dans sa mise en forme. Le livre ressortit a la catégorie des essais politiques ol la réflexion
cherche dans I’Histoire ses munitions, autant qu’elle en émane. Ceci, peut-étre, et certaines étapes
de la démonstration suscitent le doute.

La réalité de I'ipsimission ou annulation du statut servile par la seule volonté de l’esclave
devenu puissant, et sans intervention juridique, a été au centre d’un débat célébre dans I'Egypte
du XIII® siécle, qui tendrait & montrer que le statut juridique ne pouvait pas aussi facilement
€tre ignoré. La part faite au califat dans la définition de 1’idéal islamique parait excessive (cf. E.
Rosenthal, Political thought in Medieval Islam, 1958), surtout si ’on tend a faire du besoin
qu’aurait créé I’échec du califat, un élément traversant toute I’Histoire des pays musulmans.
Par ailleurs, si on comprend que, dans un essai qui se veut bref, I’auteur renvoie & un autre
ouvrage la démonstration de ce qu’il avance sur les « non-libres », il est génant que 1’argument
essentiel du livre, le retrait volontaire des civils des activités politiques au début du IX* siécle
(p. 181), ne soit pas mieux démontré; I’acte initiateur est d’ailleurs autant expliqué par les consé-
quences de I’abandon du lien tribal par les Abbassides, déja mis en avant par P. Crone.

En fait, ["ouvrage hésite entre ’enquéte historique et I’analyse structurale. L’analyse histo-
rique de I’émergence du systéme n’est pas indépendante, pas plus chez Pipes que chez Crone,
d’une vision globale de I’Histoire des peuples musulmans. Déja les recherches de D. Ayalon
avaient essayé d’établir un lien quasi nécessaire entre I’Etat mamluk d’Egypte et les mamluks
abbassides (cf. articles VIII, IX et X repris dans The Mamluk Military Society, 1979). Chez P.
Crone, cette vision globale, trés historique, est conditionnée par ses positions sur les débuts de
I'Islam. D. Pipes a ét¢ davantage sensible a ’existence massive d’un phénoméne mamluk en

14

BCAI 3 (1986) D. Pipes: Slave Soldiers and Islam, the Genesis of a Military System, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

pays musulmans et seulement la. Cela s’accorde pour lui avec I’existence d’une structure générale,
Uislamité, qui me parait dangereuse en ce qu’elle fait ’économie d’analyses détaillées plus
patientes qui rendraient peut-étre a la géographie, a I’évolution historique, etc... et au message
islamique leur part respective. Les différences entre le premier « systéme» mamluk et I’Etat
mamluk d’Egypte, le long hiatus chronologique entre ces deux faits, et les circonstances extra-
ordinaires qu’il a fallu (les croisades, I’invasion mongole) pour faire apparaitre enfin cette
« institution implicite de /'islamité » poussent & beaucoup plus de circonspection. Mais D. Pipes
a eu au moins le mérite de poser un probléme qui dépasse de beaucoup le fait médiéval.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Fred MacGraw DONNER, The Early Islamic Conquests. Princeton, Princeton University
Press, 1981. 510 p.

La premiére et essentielle proposition de Fred McG. Donner (F.D.), dans ce livre riche et
fouillé, est que, si I'on veut comprendre quelque chose a I’histoire de I'islam naissant, il est
nécessaire de faire la distinction entre conquéte islamique et migration arabe. La premiére est
P’extension hégémonique d’un Etat fondé sur une révélation prophétique; la seconde n’est qu’un
mouvement subséquent de populations. Muhammad et ses compagnons ont révolutionné les
bases idéologiques et les structures politiques de la société arabe. Le vecteur de cette révolution
fut la création d’un Etat qui vécut et s’installa dans une dynamique d’expansion.

Et F.D. de passer en revue toutes les interprétations antérieures de la sortie des Arabes hors
de leur aire naturelle de mouvance. Interprétations qui vont de Uirrépressible attirance des Arabes
pour la rapine et le butin a la faiblesse d’un empire byzantin divisé, de la supériorité militaire
des cavaliers arabes a la recherche par une élite mercantile de nouveaux circuits ... Mais jamais,
dit-il, les causes intrinséques n’ont été cherchées, en dehors de causes accidentelles. Dire que
ce fut & Pextérieur ou a 'accident que I’islam a d{i de naitre et croitre, c’est lui dénier la possi-
bilité de s’étre construit lui-mé&me.

F.D. brosse (Chap. 1) un rapide tableau de I’Arabie avant ’islam. Deux Arabies en fait s’oppo-
saient, une Arabie centrale et une Arabie périphérique. Au centre, dans des régions arides, un
systéme plus ou moins lache de confédérations tribales s’organisait autour de petites aristocraties.
Chez les nomades, minoritaires au demeurant, ces élites étaient essentiellement guerriéres; chez
lIes sédentaires, elles étaient religieuses, fortement structurées par la possession de marchés-
sanctuaires (haram), de lieux 2 la fois de revente des produits et de pélerinages. Les sédentaires,
malgré leur faiblesse naturelle, avaient réussi & s’imposer aux nomades et semi-nomades qui
se soumettaient peu ou prou aux régles d’une circulation des biens gérée par les élites mercantiles,
et se rendaient aux pélerinages. La Mecque, bien siir, fut de ces centres d’attraction le plus flo-
rissant. Plus au Sud, dans un Yémen plus riche, & I’Est et &4 I’Extréme Nord, certaines aristo-
craties guerriéres ¢taient passées, sous I’effet d’une attirance centralisatrice extérieure (les empires
byzantin et sassanide), a I’état de petits royaumes vassaux (Lakhmides et Ghassanides).

BCAI 3 (1986) D. Pipes: Slave Soldiers and Islam, the Genesis of a Military System, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



